## سخن ناشر

عالی ترین تحیّات و صلوات بر شایستگان و محبوبانی که به یُمن وجودشان دار عدم به سرای وجود مبدّل گشت و ظلمت نیستی به روشنای هستی تغییر یافت.

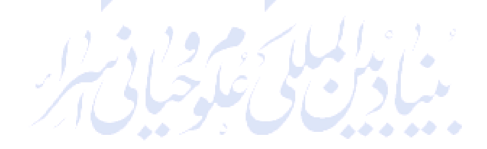
خالص ترین درودها، پاکیزه ترین سلامها بر جسم و جان پاكباختگان و عاشقانی که راه وصول و طریق صعود را هموار کرده و با سنّت و سیرت خود حبل متین وصلْ و عروهٔ وثقای نیل به دیار الهی را آویختند.

تحیات الهی، صلوات ملائك و سلام همهٔ صالحان به ساحت قدس انسانهای كاملی كه برترین مخلوقان و پاكترین بندگان الهیاند و به مقام (أو أدنی) بار یافته و امام متقیان، پیشوای مؤمنان و مقتدای احرار گشتند.

سلام بی حد و درود بی عدّ و تحیّت بی منتها بر تن وروان آن طلایه داران اوصاف جمال و آینه داران اسمای جلال الهی که با وجهی به جهان، خرّمی و زیبایی بخشیده و با وجهی دگر، بدی و ناروایی را از جان و جهان می زدایند.

مبارك باد وجود آفتاب سواران که روشنای خورشید و ماه و درخشش حُسن و صلاح از آنان است؛ آنان که کاخ ملکوت را با نام خود روشن کردند و زینت دادند و کوخ مُلك را به وجود خود آراستند. سرای دل، تنها آن جا آرام می گیرد که نام زیبای آنان بدرخشد و طلعت دل آرای آنان رخ بنماید.

تهنیت باد بر ذوات مقدّس که قدوسیان به وجودشان رشك برده و کروبیان در حسرت نگاهشان چشم به راهند؛ آنان که مایهٔ فخر ملکوتیان و گرمی بازار جهان شدهاند و خداوند جان و جهان به وجودشان مینازد و ماسوا به هستیشان میبالد.



آنان که رابط دو سر حلقهٔ هستی و واسط عالم وجوب و دار امکانند و خالق عالم و آدم ایشان را از خود دانسته، به بمن وجودشان به خود تبریك میگفته و میبالد و جن و انس و ملك نیز هستی آنها را به خود بسته و در نزد اله شیدایی میکنند.

سلام بر آن آرام گرفتهٔ زیر گنبد سبز که آرام جهان به اوست و گنبد سبزش فلك را زیر پرداشته و فلك الافلاك دار هستی گشته است.

درود بر آن مصطفای دار وجود، که از مقام محمدت الهی صادر و از نام حمید حق ساطع شده، در عالم جبروت محمود و در سرای ملکوت احمد و به دار مُلك، محمد نام گرفت.

سلام بر امامی که علو و بزرگی از او لامع و کرامت از او ساطع است؛ او که از مقام علو حق طالع و از نام عالی خدا بارع و مایهٔ برتری و فضیلت جهان گردید. سلام و درود بر علی مرتضی، که خاك عرش و تراب بو ترابش، سرمهٔ چشم عاشقان است.

سلام بر آن طوبای هستی و فاطمه مرضیه، که در ساحت ربوبی، فاطر و در سرای ماسوا فاطمه است. او که در پرتو وجودش جهان موجود و عالم مسرور است. آری! زهرهٔ سما و زهرای زمین که سهمش از دنیا غربت و مظلومیت، شوهری مظلوم، پهلویی شکسته و حقی مغصوب و قبری مکتوم بود. پاکیزه ترین سلام و تحیت، تقدیم راه او و نثار وجودش باد. سلام بر حُسن جهان و زیبایی جان؛ به او که در عالم اله محسن و به وادی امکان حسن (علیهالسلام) است؛ سرچشمه همه خوبیها و معدن تمامی محمدتها که به غربت بقیع صفا می بخشد و تمامی تنهایی و دهشتش را به امید و نشاط مبدل می کند.

سلام و عرض ارادت و خضوع به پیشگاه خامس آل عبا و پنجمی اهل کساء، که جلوه برینش اسم «قدیم الاحسان» خدا و رقیقه هستیش به حسین (علیهالسلام) نام گرفته است؛ او که زینت زمین و زیور سماست و عرش و کرسی، فرش و پوستین اوست.

سلام و درود خالصانه، نثار همهٔ امامان بزرگوار (علیهمالسلام) و مقتدایان عرصهٔ پیکار و پیشوایان صحنهٔ علم و ایمان؛ به ویژه آن امامی که لمعان کلامش و تلألؤ بیانش این شاهکار معرفتی را انشا کرده و زیباترین هنر ارادت و مهرورزی را تبلور بخشیده است؛ او که زیارت سراسر نغزش، بهترین و زیباترین طریق محبّت و اخلاص نسبت به اهل بیت (علیهمالسلام) و نیز برترین نمونهٔ خدا شناسی، امام شناسی و توجیه ارتباط آن ظاهر و این مظهر است؛ سلام خالصانه و ارادت مخلصانهٔ ما نثار وجود امام علی النقی(علیهالسلام).

نیز درود و سلام به ختم عالم و آدم و خاتم دار فانی؛ به او که در آسمانها به محمد (صلی الله علیه و آله و سلم) و در زمین به مهدی (عجالله تعالی فرجه) شناخته شده است. او که به وجودش آسمان و زمین، ثابت و به بین هستیش همگان روزی می خورند یعنی به حضرت صاحب العصر و الامر حجّة بن الحسن العسکری (عجالله تعالی فرجه) عشق و مهر می ورزیم. امید است که در سایه وجودش نظام اسلامی پایدار و مقام معظم رهبری حضرت آیةالله خامنهای که در جهت اعتلای نام مبارکش ایثار و نثار دارد، در نیل به آرمانهای بلندش که همانا آرمانهای اصیل اسلامی است، کامیاب گردد. به همه شهیدان راه فضیلت و عدالت خصوصاً راهیان کوی شهادت در جای جای کشور اسلامی و عزیز ایران و به ویژه امام شهیدان، امام خمینی (قدس سره) که قافله سالار خیل عظیم انقلاب و نظام بوده درود می فرستیم و ارادت می ورزیم. زیارت، از برترین موهبتهای الهی است که دلها و قلوب را جلا می دهد و به سوی معبود مصروف می دارد. کسانی که قربشان قرب خدا، طاعتشان اطاعت اله، حُبّشان محبّت خدا و بغضشان غضب خداست و با حضور خود رنگ خدا به کون قربشان قرب خدا، طاعتشان اطاعت اله، حُبّشان می دهد و ممتاقانه به سوی همه آنها رفته و دعوت

یکی از برترین زیارات که با فقرات بلندش به اوج وجود ائمّهٔ اطهار و بلندای

مي كنيم.



هستی آنان نظر دارد و زمینه معرفت برتر و عرفان کامل تر را فراهم می سازد، زیارت جامعه کبیره است. معارف فراوان، عمیق و گسترده ای در این زیارت نهفته است که نیاز به تشریح و تبیین دارد تا هم مقام حقیقی آن ذوات مقدس مبرهن و روشن گردد و هم میزان تأثیر و کارآمدی آنان در همهٔ عوالم وجود و شؤون هستی دانسته شود؛ زیرا فهم برتر و کامل تر از بهترین راههای ارتباط، انس و معاشرت است. اگر آدمی به نقش و اثر بخشی آن ذوات مقدس پی نبرد و بداند که داروی هر درد و شفای هر مرضی در تولی آنان نهفته است و با معرفت به سوی زیارت آنان بشتابد، نه تنها خیر آخرت و سرای باقی را تأمین می کنند، بلکه خیر دنیا و عالم فانی را نیز تضمین کرده، به زندگی معنا و به حیات کمال می بخشند.

این مجموعه که با نام «ادب فِنای مقربّان» شرح زیارت جامعه است، در پرتو کلمات، گفتارها و نوشتارهای حضرت استاد آیةالله جوادی آملی که با تسلّط به مبانی فلسفی، عرفانی و تفسیری و نیز با دلباختگی به آن گوهرهای مقدّس وجود، یعنی ائمّه اطهار همراه شده است، از کمال و جمال خاصی برخوردار بوده و قطعاً در مسیر معرفت و ارادت به آن شاخصههای الهی مؤثّر و کارساز است. می توان پیش بینی کرد که به خواست خدا مجموعه مباحث این زیارت در سه جلد به علاقه مندان و عاشقان کوی اهل بیت (علیه السلام) تقدیم گردد، و امید و اطمینان داشت که خاندان کرامت و جود با تفضل از همه کسانی که در جهت احیا و انتشار آن تلاش کردند، خصوصاً جناب حجّة الاسلام آقای محمد صفایی که عهده دار تحقیق و تنظیم این اثر ارزشمند بوده و با تلاش خالصانه ارادت بی شائبه خود را به اهل بیت (علیه السلام) نشان داده و نیز از جناب حجة الاسلام آقای شفیعی که ویراستاری این اثر را پذیرفته کمال تقدیر و سپاس را داریم.

، بن الملكي عبود المار سياد بن عبود الى عبود المرر

#### حكمت زيارت

زیارت، حضور عارفانهٔ عاشق در دیار معشوق، دیدار عاشقانهٔ زائر از سرای مزور، اظهار عشق و ارادت محب به محبوب، دلدادن صمیمانهٔ دل داده در کوی دلدار، سرسپردن سرباز فداکار در پیش پای سردار، اعلان فروتنی دیندار در برابر دین و پیشوایان دینی و اذان ایمان و دینداری است.

زیارت، اعلام وفاداری صادقانهٔ مرید است به مراد، ابراز علاقهٔ مطیع است به مطاع و اعلام خودفراموشی جان برکف مخلص است نسبت به جانان.

زیارت، عرضهٔ خویشتن بر ترازو و ابزار سنجش است، ایستادن در برابر آینه و معیار کمال و نشانی کوی کمال به انسان تعالی طلب است که به کجا می توان رسید.

زیارت، سفری مشتاقانه، آگاهانه و عاشقانه است که از سرای دل آغاز می شود، از راه دل عبور می کند و سرانجام نیز در منزل دل به مقصد و مقصود می رسد و بار بر زمین می نهد.

# فلسفه زيارت

تعظیم، تکریم، گرامی داشت و یادکرد انسانهای شایسته، هنرمند، فرهیخته، فرهنگساز، نقش آفرین، مصلح، متحوّلکنندگان تاریخ و... و نیز زنده نگه داشتن



نام و یاد آنان پس از مرگ، لازمهٔ محبت، عشق و ارادت انسان به نیکیها و کمالات است و ریشه در فطرت و سرشت آدمی دارد'.

امروزه شاهدیم که ملتها و ملیّتهای مختلف، بزرگان علم، ادب و هنر خویش را با برگزاری سمینارها، همایشها، کنفرانسها و... گرامی میدارند، فضایل و کمالاتشان را برمیشمارند، به وجود آنان افتخار میکنند و... . این نکوداشتها اختصاص به عصر حاضر ندارد بلکه در طول تاریخ ادامه داشته، هرچند که در کیفیت و کمّیت مختلف بوده است.

تلاش جوامع گوناگون بر حفظ آثار نیکان و احیای میراث گذشتگان و رواج موزهها نمونهای از نکوداشت مفاخر نیاکان است. بدین ترتیب در تکریم و تعظیم صاحبان کمال، تفاوتی بین زندگان و مردگان صاحب کمال نیست.

گرچه در کیفیت و شکل نکوداشتها هر روز تغییراتی حاصل می شود ولی ریشهٔ این بزرگداشتها، تکریمها و تعظیمها، زیبا دوست زیبا دوستی انسان و عشق و ارادت فطری او به کمال است. هر کسی با کشش درونی و خداداد خویش، زیبایی را دوست می دارد، به کمال عشق می ورزد، صاحبان کمال و زیبایی را می ستاید و در مقابل آنان از خود فروتنی نشان می دهد. چنان که از عوامل و انگیزه های عبادت آدمی در

۱ \_ امور فطری به چیزهایی گفته می شود که: ۱ \_ همگانی باشد و اختصاص به رنگ، نژاد، تاریخ، ملیت یا سرزمین خاصی نداشته باشد. ۲ \_ همانند علوم حصولی نیاز به تعلیم و تعلّم نداشته باشد، بلکه در نهان و نهاد آدمی تعبیه شده باشد. ۳ \_ تبلیغات منفی، تحمیل و فشار نتواند آن را ریشهکن کند، اگر چه ممکن است از شدت و حرارت آن بکاهد. این تبلیغات، شبیه غبار روی آیینه شفاف است که نسیمی آنرا برطرف نموده و چهرهٔ آیینه را آشکار میکند. توجه به این نکته نیز ضروری است که امور فطری به لحاظ هماهنگی آن با طبیعت انسان و نظام خلقت اگر در مسیر صحیح قرار گیرد و به شیوهٔ پسندیده از آن استفاده شود قطعاً موجب کمال انسان خواهد بود. (ر.ك: فطرت در قرآن، ص ۲۶).

پیشگاه کمال مطلق (جلجلاله) نیز همین کمال دوستی است. حتّی بت پرستان نیز از آن جهت در برابر هیاکل چوبی و سنگی کرنش میکنند که آنها را صاحب کمال و برخوردار از جمال می پندارند هر چند در آن پندار و این کردار صائب نیستند.

## شخصيّتهاى تاريخساز

در طول تاریخ در کنار صالحان، طالحان نیز همواره موج آفرینی کرده، در سرنوشت ملّتها نقش داشتند و تحولاتی شگرف، در جوامع انسانی آفریدند، لیکن پس از مرگ، نام و یاد آنان به همراه جسمشان دفن گردید و گاه تنها برخی اهداف خاص سیاسی، اقتصادی، ملی و ... سبب می شد که چندصباحی نامشان به نیکی یاد شود، اما زمانی نمی گذشت که به فراموشی سپرده می شدند. نمونهٔ این تکریم و تجلیلهای ساختگی، بزرگداشت پادشاهان ننگ آفرین دو هزار و پانصد ساله است که رژیم منحوس ستمشاهی پهلوی متولّی آن بود و به انگیزهٔ مبارزه با اسلام و تاریخ اسلامی، تاریخ ننگین شاهنشاهی را جایگزین تاریخ هجری کرد و کوروش را به خوابی آسوده و آرام فرا خواند، لیکن آن رنج بی حاصل، گنجی برای آن کهنه پرستان بی هویت نداشت و شعلههای ستمسوز انقلاب اسلامی با شرارههای خود، همهٔ آن تلاشها را فرا گرفت در نتیجه «نه از تاك نشان ماند و نه از تاك نشان».

سر" این ناپایداری، ریشه نداشتن این گونه شخصیتها در عواطف و احساسات انسانهاست. حتی کسانی که بزرگشان می شمارند نیز، اعتقاد به آنها ندارند، بلکه اهداف و اغراض خاصی آنان را وادار به این تکریمها و تعظیمها می کند تا در پناه آن بر مرکب مراد سوار شوند و آنگاه که به هدف خود نایل شدند یا از رسیدن به آن ناامید گشتند قلم بطلان بر همهٔ افتخارات موهوم می کشند و به همهٔ آنها پشت یا می زنند.

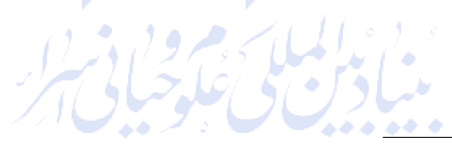
باطلها همانند کفهای روی آب صورتی مشابه یكدیگر دارند و با اتكای برحق

چندصباحی خود نمایی میکنند اما هرگز اتحاد و یگانگی میان آنها نیست و نمی توان گفت کفی که در این قسمت رودخانه به وجود آمده، هماهنگ با کفی است که چند متر قبل از این مکان به وجود آمد و از بین رفت یا چند متر پس از این پدید می آید. هر کفی جدای از قبل و بعد خویش است و وجودی منقطع و بریده دارد، در حالی که همان آبی که از سرچشمه جدا می شود، بستر طولانی رودخانه را در می نوردد تا به دریا برسد، به گونه ای که هرکس آن را در هر جای رودخانه می بیند، بدون تردید آن را همان آبی می داند که از دامنهٔ کوه سرازیر شده است.

حق به منزلهٔ بیداریهای زندگی انسان است و باطل به منزلهٔ خوابهای او. اگر چه خواب و بیداری انسان درهم تنیده، بخشی از زندگی انسان را بیداری فرا می گیرد و بخش دیگر را خواب؛ لیکن بیداریها با یك دیگر اتصال و پیوند دارد و خوابها از هم گسسته است. به دلیل این كه آدمی مقداری از یك مطلب را امروز می آموزد یا حفظ می كند و باقی آن را فردا فرا می گیرد، در حالی كه كسی نمی تواند بخشی از یك رؤیا را امشب ببیند و باقی آن را فردا شب.

جریان حق در طول تاریخ همواره به یك دیگر متصل است. همان فریادهای اندوهناکی كه شیخ الانبیاء، حضرت نوح (علیه السلام) برای سرسختی امّت خویش و نپذیرفتن یگانگی خدا، لزوم یكتاپرستی، اعتقاد به معاد و... سر می داد از سینه دردمند پدر موحدان عالم، حضرت ابراهیم (علیه السلام) برخاست و امین مكه، حضرت محمدبن عبدالله (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز آن را با فریاد «یا صباحاه» بر فراز كوه صفا به گوش جهانیان رسانید.

یکی از مشخّصات بارز هر کدام از انبیای الهی، تصدیق انبیای پیشین و بشارت به آمدن پیامبر پس از خویش است. اما جریان باطل در طول تاریخ از هم



۱ ـ عربها این کلمه را هنگام اعلام خبر وحشتآور به کار میبرند.

جداست؛ زیرا هرچند که همهٔ اهل باطل در دعوت به بیدینی و بیخدایی مشترك هستند، لیکن هرکس مردم را به هوای خویشتن دعوت میکند و دیگران را قبول ندارد و تجلیل و تکریمهای ظاهری، تنها برای رسیدن به اهداف خاص خویش است و هیچگونه ارادت و علاقهٔ قلبی بین آنها وجود ندارد.

مؤمنان معدود، لیك ایمان یكی \*\*\* جسمشان معدود، لیكن جان یكی جان یكی جان حیوانی ندارد اتّحاد \*\*\* تو مجو این اتّحاد از روح باد جان گرگان و سگان هر یك جداست \*\*\* متّحد جانهای شیران خداست زآن همه جنگند این اصحاب ما \*\*\* جنگ، کس نشنید اندر انبیا

در مقابل، شخصیتهای صالح باتوجه به پایگاهی که در عقاید، احساسات و عواطف ملتها دارند، نام و یادشان همواره زنده میماند و علاقه مندان به آنان برای زنده نگه داشتن یادشان تا پای دار پایداری میکنند و تا قطع قدم ثابت قدم میمانند و برای نیل به کام معنا گام به دام بلا می نهند.

ذکر مناقب و فضایل آلطاها و یاسین، احساس شادمانی و سرور در موالید و تألّم و اندوه در مصایب آنان از یك سو موجب تقرّب به خداست؛ زیرا ارتباط عقلی و عاطفی با آن ذوات نوری که انسانهای کاملاند مایه بهرهوری از معارف قرآن و استفاده از سنت معصومان (علیهمالسلام) می گردد و سبب تحکیم پیوند با خلیفهٔ خدا می شود آن که بزرگداشت نام و یاد اولیای الهی نیز هست. عزاداری سیّد شهیدان و سالار مظلومان، حضرت اباعبدالله الحسین (علیهالسلام) که به اعتراف دوست و دشمن هرساله بر شکوه و عظمت آن افزوده می شود غونه برجستهٔ این ماجراست. نه تنها استبداد رضاخانی نتوانست موفقیتی در خشکاندن ریشهٔ این شجرهٔ طوبا داشته

۱ ـ مثنوی معنوی، دفتر چهارم، بیت ۴۰۸ تا ۴۵۰.

۲ ـ در این باره رك: روایت امام رضا (علیه السلام) در ص۲۷.

باشد، بلکه شبیخون فرهنگی استحمارگران و شبههافکنیها و تردیدآفرینیهای جیرهخواران فرنگی مآب آنان نیز نمی تواند از پیشرفت روزافزون آن جلوگیری کند: (کلمةً طیّبةً کشجرةً طیّبةً أصلها ثابت و فرعها فی السماء \* تؤتی أکلها کلَّ حین بإذن ربّها)\.

دسته های عزاداری که هرساله بر سر و سینه زنان به خروش می آیند، با فریاد «یا حسین» خود، شهرها و روستاها را به جنب و جوش درمی آورند و با اشك چشمان خود خاطرهٔ جانسوز کربلا را تجدید می کنند، آب سردی بر پندار باطل و زحمات بی حاصل کسانی می ریزند که با ترّهات خود قصد خاموش کردن خورشید عالم افروز نهضت حسینی را دارند.

این خروش خودجوش به هر کُند ذهن و دیرباوری میفهماند که خون حسین بن علی (علیهماالسلام) در عاشورای ۶۱ هجری در گوشهای دور افتاده از سرزمین عراق، یعنی کربلا هدر نرفت، بلکه به ارادهٔ پروردگار عالم همهٔ قطرات آن به پیکرهٔ عالم اسلام تزریق شد و همان است که هر ساله طنین «هل من ناصر ینصرنی» امام حسین (علیهالسلام) را در گوش جهانیان زمزمه میکند و ملتهای اسلامی و گاه غیر مسلمان را به جوش و خروش وا می دارد.

راستی در کجای این کرهٔ خاکی می توان کسی را یافت که پیوندی میان خود و حسین بن علی (علیهماالسلام) احساس کند و در روز عاشورا آرام و قرار داشته باشد؟ عارف واصل، مرحوم میرزا جوادآقا ملکی تبریزی می گوید: برخی از فرزندان خردسال خود را دیدم که در دههٔ اول عاشورا از خوردن خورشت پرهیز داشت و به نان تهی اکتفا می کرد. به گمان من محبت و عشق درونی وی به چنین کاری وادارش می کرد؛ زیرا



تا آنجا که من می دانم کسی چیزی در این باره به او نگفته بود '.

معنای زیارت

یکی از راههای بزرگداشت مفاخر و صاحبان کمال، زیارت آنان است که در حقیقت موجب بقا و استمرار حیات علمی، هنری و معنوی آنان میگردد. افزون بر این که عامل پیوند نسل حاضر و نسلهای آینده با نسلهای گذشته و وسیلهٔ ارتباط روحی با آنان و کمالاتشان است.

زیارت از ریشهٔ «زور» است. اصل این واژه به معنای میل و عدول از چیزی است. دروغ را از آن جهت، زُور گفتهاند که مایل و منحرف از راه حق می گردد آمد بن فارس در ادامه می گوید: زائر را از آن جهت زائر می گویند که وقتی به زیارت تو می آید از غیر تو عدول می کند و رو برمی گرداند آز این رو برخی گفته اند: زیارت، به معنای قصد و توجه است آ. فیومی در ادامه می گوید: زیارت، در عرف آن است که انسان با انگیزهٔ بزرگداشت کسی و اُنس گرفتن با او به وی روی آورد. فیز برخی گفته اند: این که بر ملاقات اولیا و بزرگان، اطلاق زیارت شده، از آن جهت است که این کار، انحراف از جریان مادی و عدول از عالم طبیعت و توجه به عالم روحانیت است، در حالی که در محیط طبیعی حضور دارد و جسمانیت خویش را حفظ می کند.

١ ـ المراقبات، ص ١١، فصل اول، مراقبات شهر محرم الحرام.

٢ ــ الزاء و الواو و الراء أصلٌ واحدٌ يدلُّ على الميل و العدول. من ذلك الزور: الكذب؛ لأنَّه مائلٌ عن طريقة الحقّ... يقال: إزورٌ عن كذا: أي مال عنه (مقاييس اللغة،

ج ۳، ص ۳۶، «زور») راغب اصفهانی ریشهٔ دیگری برای این واژه ذکر کرده است.

٣ ـ و من الباب: الزائر لأنه إذا زارك فقد عدل عن غيرك (همان).

۴ ـ زاره يزوره زيارةً و زَوراً: قصد فهو زائرٌ (المصباح المنير، «زور»).

۵ ـ و الزيارة في العرف قصد المزور إكراماً له و استيناساً به (همان).

گویا تنها موردی که قرآن کریم این واژه را در این معنا استعمال کرده، (زرتم) در آیه کریه و (الهیکم التکاثر \* حتی زرتم المقابر) است. مفسران در تفسیر این آیه گفته اند: دو طایفه از قریش، یعنی «بنی عبد مناف» و «بنی سهم بن عمرو» به مفاخرهٔ با یک دیگر پرداختند و هر کدام، بزرگان و افراد قبیلهٔ خویش را به رخ دیگری می کشید که در نهایت بنو عبد مناف در این مفاخره برتری یافت. گروه مقابل، یعنی بنی سهم برای جبران شکست خویش گفتند: در جاهلیت بسیاری از افراد طایفه ما بر اثر بغی و ستم نابود شدند [که اگر زنده می بودند، بر شما غلبه می کردیم]. از این رو به سراغ قبرستانها رفتند و به شمارش قبرهای قبیلهٔ خویش پرداختند. بنابر این قرآن کریم به سراغ کسی یا چیزی رفتن و دیدار کردن با او را زیارت نامیده است.

### زیارت در روایات

عبدالله، پسر خلیفهٔ دوم از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل کرده است که فرمود: «من جائنی زائراً لا تحمله إلّا زیارتی کان حقّاً علیّ أن أکون له شفیعاً یوم القیامة» متتبع بزرگ، علامهٔ امینی (رحمهالله) این حدیث را از شانزده تن از محدیثان و حفّاظ اهل سنت نقل کرده است. همچنین آورده است: چهل و یك نفر از بزرگان آنان از عبدالله بن عمر نقل کردهاند که پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: هرکس قبر مرا زیارت کند، شفاعت من بر او واجب می شود؛ همن زار قبری وجبت له شفاعتی» آن عالِم امین افزون بر این دو روایت،

۱ \_ سورهٔ تکاثر، آیات ۲ \_ ۱.

۲ ـ برخی نیز گفتهاند: دو طایفه از یهود بودند (مجمعالبیان، ج ۱۰ ـ ۹، ص ۸۱۱، ذیل آیه).

۳ ـ تفسیر صافی، ج ۵، ص ۳۶۹. البته تفسیر دیگری نیز برای این آیه ذکر شده است(المیزان، ج ۲۰. ص ۳۵۱، ذیل آیه). لیکن «زرتم» به همان معنای ملاقات است.

۴ ـ هرکس به زیارت من بیاید و انگیزهای جز زیارتم نداشته باشد. بر من لازم است که شفیع او در روز قیامت باشم (الغدیر، ج۵، ص۹۷).

۵ \_ همان، ص ۹۳.

بیست روایت دیگر نیز از منابع اهل سنت نقل کرده است ۱

اسحاق بن عمار از امام صادق (علیه السلام) روایت می کند که فرمود: به مدینه بروید و بر پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) سلام بدهید، هرچند که سلام و درود از راه دور به آن حضرت نیز می رسد؛ «مرّوا بالمدینة فسلّموا علی رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) و إن کانت الصلاة تبلغه من بعید» زیارت از دور نیز هر چند مورد قبول و توصیه است، لیکن این حدیث، نشان می دهد که حضور زائر در کنار مزور و قبر وی خصوصیتی دارد، لذا مورد توصیه و سفارش قرار گرفته است. از جملهٔ این خصوصیتها عبارت است از:

۱ \_ بهرهمند شدن از فضای معنوی حرمهای شریف که محل تردد فرشتگان، ارواح انبیا و اولیا و محل تردد و تعلق ویژهٔ روح بلند آن مزور است و دعا کردن در مظان استجابت دعا. چنانکه بهرهمندی از فضای معنوی مسجدالحرام و مسجدالنبی (صلی الله علیه و آله و سلم) و دعا کردن در آن فضا را وهابیان حجاز نیز قبول دارند و به آن عمل میکنند.
۲ \_ گسترش فرهنگ توحیدی و ولایت اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) در بین راهها و شهرهای مسیر مشاهد مشرفه.

٣ ـ نشانه صداقت زائر در دوستي و علاقه به مزور.

٣ \_ سوره غل، آيه ٩٩.

۴ ـ ارتباط ملتها و ملیتهای مختلف و آگاهی از مشکلات، مشقّات و امکانات یكدیگر.

۵ ـ عمل به توصیه کلی قرآن بر سیر در اقطار زمین و تماشای فرجام مجرمان: (قل سیروا فی الأرض فانظروا کیف کان عاقبة المجرمین)".

۱ \_ الغدير، ج۵، ص٩٣. ۲ \_ وسائل، كتاب الحج، ابواب المزار، باب ۴، ح ۲، ج ۱۴، ص ٣٣٨.

<sup>25</sup> 

ع \_ وفاداری به مقتدا و تعهد به پیمانی که با او بسته است .

۷ ـ حرمهای شریف امامان معصوم (علیهمالسلام) در طول تاریخ مراکز علم، تبلیغ و ترویج دین، مبدأ قیامها و نهضتها، محل پیمان بستن و هم قَسَم شدن برای انقلابهای رهایی بخش، جنبشهای انتقام آمیز و... بوده است. این برکات، جملگی از ایاب و ذهاب و مراودهٔ زائران ناشی می شود.

و ....

پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: کسی که من یا یکی از فرزندانم را زیارت کند، روز قیامت به زیارت و دیدار او خواهم رفت و از هراسها و وحشتهای آن نجاتش خواهم داد؛ «من زارنی أو زار أحداً من ذریتی زرته یوم القیامة فأنقذته من أهوالها» ۲.

پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به علی (علیهالسلام) فرمود: ای علی، هر کس که مرا در زمان حیات یا مرگم زیارت کند یا تو و فرزندانت را در زمان حیات یا پس از مرگ زیارت کند، من ضمانت میکنم که او را از اهوال و شداید روز قیامت نجات دهم تا آن که او را هم درجهٔ خودم می گردانم؛ «یا علیی»! من زارنی فی حیاتی أو بعد موتی أو زارك فی حیاتك أو زار ابنیك فی حیاتهما أو بعد موتهما ضمنت له یوم القیامة أن اُخلّصه من أهوالها و شدائدها حتی اصیره معی فی درجتی» آ.

این روایت و امثال آن نشان می دهد که حیات و مرگ پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و امامان معصوم (علیهمالسلام) یك سان است؛ زیرا زیارت دوران حیات و مرگ، اجر و آثار یك سان دارد. از این جهت لازم است که زائر به گونهای در حرم شریف آنان حضور پیدا کند که اگر زنده می بودند در کنارشان حضور پیدا می کرد و زیارت در دوران مرگ باید همان آثار و سازندگی زیارت دوران حیات را برای او داشته باشد. چنان که هم درجه

١ \_ ر.ك: روايت امام رضا (عليهالسلام)، ص٢٧.

٢ \_ وسائل، كتاب الحج، ابواب المزار، باب ٢، ح٢٣، ج١٤، ص٣٣٢.

٣ \_ وسائل، ابواب المزار، باب ٢، ح ١٤، ج ١٤، ص ٣٢٨.

شدن با پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بدون حساب و برنامه نیست، بلکه سنخیّت روحی، اخلاقی و معنوی لازم دارد و این سنخیّت، باید در دنیا کسب شود. اصل زیارت، توجه به مقام مزور، تأمل در متن زیارتنامه و تلاش در تهذیب و تزکیه نفس، می تواند در ایجاد این سنخیّت و تتمیم و تکمیل آن کمك کند.

زید شحّام از صادق آل محمد (صلی الله علیه و آله و سلم) پرسید: ثواب کسی که پیامبر خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) را زیارت کند، چیست؟ فرمود: همانند کسی است که در برتر از عرش با خدا ملاقات کند. پرسید: کسی که یکی از شماها را زیارت کند، ثوابش چیست؟ فرمود: مانند کسی است که رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) را زیارت کند؛ ما لمن زار رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلم؟ قال علیه السلام: «کمن زار الله عزّوجل فوق عرشه قال قلت: فما لمن زار أحداً منکم؟ قال علیه السلام: کمن زار رسول الله صلی الله علیه و آل و سلم» .

شیخ مفید (رحمهالله) در معنای این حدیث گفته است: مراد این است که ثواب و تکریم زائر آن حضرت (صلی الله علیه و آله و سلم) در روز قیامت، همانند کسی است که خداوند او را به آسمان برده و به عرش خود که ملائکه حامل آن هستند نزدیك می کند و برگزیدگان از فرشتگان خود را به او می غایاند، به گونهای که موجب تأکید بر تکریم او می گردد مشابه این تعبیر را مجلسی اول (رحمهالله) نیز آورده است .

از امام کاظم (علیهالسلام) نقل شده است: هرکس که فرزندم [امام رضا (علیهالسلام)] را زیارت کند، از ثواب هفتاد حج قبول شده برخوردار است. راوی با تعجب پرسید: ثواب هفتاد حج؟ فرمود: آری، هفتاد هزار حج. راوی دوباره با تعجب پرسید: هفتاد هزار حج؟ فرمود: چه بسا حج که مورد قبول واقع نمی شود؛ «من زار قبر ولدی علی کان

۱ \_کافی، ج ۴، ص ۵۸۵.

٢ \_ تهذيب الاحكام، ج ع، ص ٤.

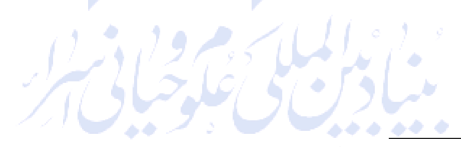
٣ ـ روضة المتقين، ج ٥، ص ٣٤٣.

له عندالله كسبعين حجة مبرورة قال: قلت: سبعين حجّة؟ قال عليه السلام: نعم، سبعين الف حجّة قال قلتُ: سبعين الف حجّة؟ قال عليه السلام: رُبَّ حجّة لا تُقبل...» .

فقیه فیلسوفان و فیلسوف فقیهان، ملامحسن فیض کاشانی (رحمهالله) میگوید: روایاتی که ثواب زیارت ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) را بیشتر از حج، عمره و جهاد در راه خدا میداند، بیش از آن است که شمارش شود. سرّش آن است که: اولا ، هر کسی که ادعای مسلمانی میکند حتی اگر ناصبی باشد اهل حج، عمره، جهاد و امثال آن است، در حالی که زیارت ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) اختصاص به کسانی دارد که آشنای به قدر و منزلت آنان هرچند ناقص و معتقد به ایشان باشند.

ثانیاً، حرمهای شریف ائمه (علیهمالسلام) مشهد ارواح بلند و مقدس آنان و محل حضور اشباح برزخی نوریشان است. آن ارواح بلند در حالی که زنده، خوشحال و روزی خورنده از فضل پروردگارشان هستند، در آن مکانهای شریف حضور پیدا میکنند [و زائر در فضایی که روح امام معصوم (علیهالسلام) حضور دارد نفس میکشد، عبادت و راز و نیاز میکند و…].

ثالثاً، زیارت ائمه (علیهمالسلام) صله و نیکی به خود آنان، رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم)، امیرالمؤمنین، فاطمه (علیهمالسلام)، شیعیان، دوستدارانشان و بلکه نیکی به سایر انبیا و اوصیای الهی است و موجب خوشحالی آنان، اجابت دعوت، تجدید عهد با ولایت، زنده نگهداشتن مرام و غلبه بر دشمنانشان میگردد. همهٔ اینها عبادت خداست و سبب می شود که انسان به فضایل و برکاتی که نزد خداست برسد و به رضای او دست یابد؛ زیرا خوشحال کردن مؤمن عادی اگر آن همه فضیلت و ثواب دارد، فضیلت و ثواب



١ \_ كافي، ج ٤، ص ٥٨٥، كتاب الحج، باب فضل زيارة أبي الحسن الرضا (عليه السلام).

خوشحال کردن پیامبر اکرم (صلمی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) که از خطا و گناه معصوم هستند و خداوند آنان را امام مؤمنان و پیشرو پرواپیشگان قرار داد، آسمان و زمین را برای آنان آفرید، صراط، سبیل و راهنمای به سوى او، دروازه رحمت الهي، وسيله ارتباط بين او و بندگانش هستند و ... غيرقابل وصف است.

اما حج، عمره، جهاد و مانند آن اگرچه موجب انفاق مال، ترك وطن، تحمل مشقتها و... مي گردد، ليكن فضيلت اين امور در حد زیارت نیست؛ زیرا با آنکه عبادت الهی، اجابت امر او و موجب خشنودی خدا و اولیای او میشود، اما آن فضایل دیگر را کمتر می توان در اینها یافت '.

امام على بن موسى الرضا (عليهالسلام) فرمود: شيعيان نسبت به هر يك از امامان معصوم پيمان و تعهدى دارند كه كمال وفاى به آن عهد در زيارت مشتاقانه و عارفانهٔ قبور آن ذوات نوراني (عليهمالسلام) است؛ «إنّ لكلّ إمام عهداً في عنق أوليائه و شيعته و إنّ من تمام الوفاء بالعهد و حُسن الأداء زيارة قبورهم. فمن زارهم رغبةً في زيارتهم و تصديقاً بما رغبوا فيه كان أئمتهم شفعائهم يوم القيامة» .

این حدیث بیانگر نکاتی است که ذیلاً ذکر می گردد:

۱ ـ زيارت قبر امام نشانه وفاداري و تعهد به مقتدا و پيشواست؛ «إنّ من تمام الوفاء بالعهد و حُسن الأداء زيارة قبورهم». سخنگوی نهضت پیامبر، بلال حبشی در دوران اقامت خویش در شام، رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را در خواب دید که به او می گوید: ای بلال! این چه جفایی است؟ آیا هنگام آن نرسیده است که به زیارت من نایل آیی؟ " در این رؤیا، ترك زیارت قبر مطهّر پیامبر اكرم (صلى الله علیه و آله و سلم) جفا نامیده شده، طبعاً زیارت آن،

۲ \_کافی، ج ۴، ص ۵۶۷\_\_\_

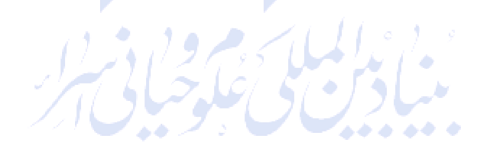
٣ ـ ر.ك: ص٧٧.

وفای به عهد خواهد بود.

۲ ـ زيارت بايد همراه با رغبت، شوق، علاقه و عشق قلبي به مزور باشد؛ «رغبةً في زيارتهم».

۳ ـ زیارت باید همراه با تصدیق قلبی به چیزهایی باشد که مزور بدان رغبت داشته، مورد علاقهٔ وی بوده و در راه آن فداکاری کرده است؛ «و تصدیقاً بما رغبوا فیه».

پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به علی (علیهالسلام) خبر داد که تو در سرزمین عراق کشته و دفن خواهی شد. علی (علیهالسلام) پرسید: کسی که قبر ما را زیارت و تعمیر کند و تعهد خویش را با آن حفظ کند، چه اجری دارد؟ پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: ای ابا الحسن! خداوند قبر تو و قبر فرزند تو را بقعهای از بقعههای بهشت و زمینی از زمینهای آن قرار داده است. قلب جوانمردانی از مخلوقات خود و برگزیدگان از بندگانش را مشتاق به سوی شما قرار داده به گونهای که ذلت و اذیت را در راه شما تحمل میکنند و قبرهای شما را آباد میسازند و با انگیزهٔ تقرّب به خدا و دوستی رسول او، فراوان به زیارت قبور شما میشتابند. ای علی! تنها آنان از شفاعت من برخوردار، واردشوندهٔ بر حوضم و زائران من در بهشت هستند. ای علی! کسی که قبر شما را آباد کند و به تعهد خویش پایبند باشد، مانند آن است که سلیمان بن داود را در ساختن بیتالمقدس یاری رساند. کسی که قبر شما را زیارت کند ثواب هفتاد حج غیر از حجمَّالاسلام که واجب است دارد و از گناهان خود بیرون می آید همانند روزی که از مادرش متولد می شود. پس بشارت باد تو را و به اولیا و دوستانت نیز بشارت بده به نعمتها و چشمروشنیهایی که نه چشمی دیده، نه گوشی شنیده و نه به دل کسی خطور کرده است. لیکن نابخردانی از مردم، زائران قبور شما را سرزنش میکنند، آن گونه که زنان نابکار را بر اثر نابکاریشان سرزنش میکنند، آن گونه که زنان نابکار را بر اثر نابکاریشان سرزنش میکنند، آن گونه که زنان نابکار را بر اثر نابکاریشان سرزنش میکنند، شاعت

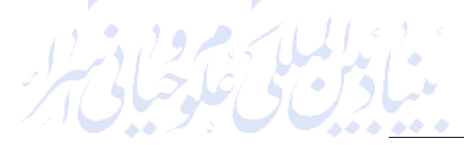


من به آنها نرسد و بر حوض من وارد نشوند؛ «...عن علي عليه السلام أن رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم قال له: و الله لتُقتلن بأرض العراق و تُدفن بها. قلت: يا رسول الله! ما لمن زار قبورنا و عمّرها و تعاهدها؟ فقال لى: يا أباالحسن! إن الله جعل قبرك و قبر وُلدك بقاعاً من بقاع الجنة و عرصة من عرصاتها و إن الله جعل قلوب نُجباء من خلقه و صفوته من عباده تحن إليكم و تحتمل المذلة و الأذى فيكم فيعمّرون قبوركم و يكثرون زيارتها تقربّاً منهم إلى الله مودة منهم لرسوله أولئك يا علي! المخصوصون بشفاعتى و الواردون حوضي و هم زوّاري غداً فى الجنة، يا عليي! من عمّر قبوركم و تعاهدها فكأنما علي! المخصوصون بنفاعتى و الواردون حوضي و من زار قبوركم عِدلُ ذلك لَه ثواب سبعين حجة بعد حجّة الاسلام و خرج أعان سليمان بن داود على بناء بيت المقدس و من زار قبوركم عِدلُ ذلك لَه ثواب سبعين حجة بعد عجمّة الاسلام و خرج من ذنوبه حتى يرجع من زيارتكم كيوم ولدته أمّه، فأبشر و بشّر أوليائك و محبّيك من النعيم و قرّة العين بما لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطَر على قلب بشر و لكن حُثالةً من الناس يعيّرون زوّار قبوركم بزيارتكم كما تُعيَّر الزانية بزناها، أولئك شرار أمتى لا نالتهم شفاعتى و لا يردون حوضى» أ.

توجه به این نکته ضروری است که ثوابهای مورد اشاره در اینگونه روایات، بیانگر عظمت و جلالت قدر مزور است. چنانکه حکایت از آثار مثبت فردی و اجتماعی زیارت میکند.

زیارت در فقه

فقهای شیعه و سنّی با استناد به توصیهها و تأکیدات فراوانی که دربارهٔ زیارت شده است، فتوا به استحباب زیارت دادهاند. فقیه نامور امامیه، مرحوم محقق حلّی گفته



است: بر حج گزار مستحب مؤكّد است كه به زيارت پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) بشتابد؛ يستحبّ زيارة النبي صلّى الله عليه و آله و سلّم للحاج استحباباً مؤكداً \.

حتی می گوید: اگر مردم زیارت پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را ترك کردند، حاکم اسلامی آنها را اجبار بر زیارت می کند؛ زیرا ترك زیارت آن حضرت موجب جفای به اوست؛ إذا ترك الناس زیارة النبی صلّی الله علیه و آله و سلّم أجبروا علیها لما یتضمّن من الجفاء المحرّم مرحوم شیخ طوسی نیز گفته است: ...و کذلك إن ترکوا زیارة النبی کان علی الامام إجبارهم علیها این بزرگان به حدیثی استناد کردهاند که این گونه از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل شده است: کسی که برای حج گزاردن به مکه عزیت کند و مرا زیارت نکند، به من جفا کرده است؛ «من أتی مکّة حاجّاً و لمی یزرنی إلی المدینة جفانی» آگر چه برخی از فقها در وجوب این اجبار خدشه کردهاند می شود. از این جهت به مقداری که این تحقیر و سست می شود. از این جهت به مقداری که این تحقیر و تهاون رفع گردد، بر آن اجبار می شود گ

عالم بزرگ اهل سنت، ابن قُدامه میگوید: زیارت قبر پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) مستحب است؛ زیرا از خود آن حضرت روایت شده است: کسی که حج بگزارد و قبر مرا بعد از وفاتم زیارت کند همانند آن است که در حیاتم مرا زیارت کرده باشد؛ «من حج»

١ ـ شرايع الإسلام، ج١، ص٢٧٨؛ جواهرالكلام، ج ٢٠، ص ٧٩.

٢ ــ شرايع الإسلام، ج١، ص ٢٧٧.

٣ \_ النهاية، ص ٢٨٥؛ المبسوط، ج ١، ص ٣٨٥.

۴ \_ جواهر الكلام، ج ۲۰، ص ۵۲.

۵ ـ جواهر الكلام، ج ۲۰، ص ۵۲، مسالك الافهام، المستحبات بعد الحج، المسئلة الخامسة، ج ۲، ص ۳۷۴.

۶ ــ ...استلزام ترك الجميع زيارته صلى الله عليه و آله و سلم التهاون بأعظم السنن و أجلّها فيجبرون عليها إلى أن يقوموا بما يدفع ذلك (مسالك الأفهام، ج ۲، ص ۲۷۷۴)

فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارنى فى حياتي» و در روايت ديگر از آن حضرت رسيده است: كسى كه قبر مرا زيارت كند، شفاعت من بر او واجب مىشود؛ «من زار قبري وجبت له شفاعتى» لما بن هبيره مىگويد: پيشوايان چهارگانه اهل سنت (مالك، شافعى، ابوحنيفه و احمد حنبل) بر استحباب زيارت پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) اتفاق كردهاند لم برخى از فقهاى شيعه گفتهاند: با ادله اربعه، يعنى كتاب، سنت، عقل و اجماع مى توان رجحان و فضيلت داشتن زيارت قبور صلحا، ابرار، متقيان و نيكان را نيز اثبات كرد تا چه رسد به زيارت انبيا، اوصياى معصوم (عليهمالسلام) و علما. آنگاه به اثبات ادعاى خويش پرداخته است أ.

فقیه نامدار امامیه (رحمهالله) در جواهر کلمات خود هنگام شرح کلام محقق حلّی (رحمهالله)، استحباب زیارت صدیقهٔ کبرا، فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام)، امیرمؤمنان، علی (علیهالسلام) و فرزندان معصوم آن دو بزرگوار (علیهمالسلام) را مورد کاوش و بررسی قرار داده است<sup>۵</sup>.

افزون بر این، در جای خود ثابت شده است که ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) یك نور در چهارده رواق هستند: «و أنّ أرواحكم و نوركم و طینتكم واحدةً» وزید شحّام از امام صادق (علیهالسلام) پرسید: امام حسن (علیهالسلام) افضل است یا امام حسین (علیهالسلام)؟ آن حضرت در جواب فرمود: فضل اول ما به آخر ما و فضل آخر ما به اول ما برمی گردد ...خلقت ما یکی است، علم ما یکی است، فضل ما یکی است، همهٔ ما در پیش خدا یکی

33

١ ـ المغنى و الشرح الكبير، ج ٣، ص ٥٨٨.

\_ همان.

٣ ـ الغدير، ج ٥، ص ١١٠. 🖢

۴ \_ ر.ك: مهذب الاحكام، ج ١٥، ص ٣٣.

۵ \_ جواهر الكلام، ج ۲۰، ص ۱۰۰ \_ ۸۵.

۶ \_ زيارت جامعه.

هستیم... اول ما محمد است، وسط ما محمد است، آخر ما نیز محمد است؛ «...إنّ فضل أوّلنا یلحق بفضل آخرنا و فضل آخرنا و فضل آخرنا یلحق بفضل أوّلنا ...خلقنا واحدٌ و علمنا واحدٌ و فضلنا واحدٌ و كلّنا واحدٌ... أوّلنا محمد و أوسطنا محمد و آخرنا محمد» ...

شبیه این مطلب را عبدالر حمن بن مسلم از امام کاظم (علیهالسلام) پرسید و گفت: زیارت امیرالمؤمنین (علیهالسلام) است یا زیارت امام حسین (علیهالسلام) یا زیارت فلان امام، فلان امام...؟ و یك یك امامان را نام برد. امام کاظم (علیهالسلام) در جواب فرمود: ای عبدالر حمان! هر کس که اولین ما را زیارت کند، آخرین نفر ما را زیارت کرده است. چنانکه اگر آخرین ما را زیارت کند، اولین نفر ما را زیارت کند، اولین نفر ما را پذیرد، ولایت آخرین نفر ما را پذیرفته است. همان طور که اگر ولایت آخرین نفر ما را بپذیرد، ولایت اولین نفر ما را پذیرفته است. کمی که حاجت یکی از دوستان ما را بر آورد، گویا حاجت همهٔ ما را بر آورده است..؛ عبدالر حمن بن مسلم قال: دخلت علی الکاظم علیهالسلام فقلت له: أیّما أفضل الزیارة لأمیرالمؤمنین صلوات الله علیه أو لأبی عبدالله علیهالسلام أو لفلان أو فلان؟ و سمیت الأثمّة واحداً واحداً فقال علیهالسلام لی: «یا عبدالر حمن بن مسلم! من زار أوّلنا فقد زار آخرنا و من زار أوّلنا فقد تولّی أولنا، و من قضی حاجة للأحدٍ من أولیائنا فکأنّما قضاها لجمیعنا...» د

از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز نقل شده است: خدای سبحان گروهی از فرشتگان را مأمور کرده تا فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) را از پیشرو، پشت سر، سمت راست و چپ محافظت کنند،

من ندالمال عمود اور المال مناوحان عالى علوحاني الر

۱ \_ بحار، ح ۲۵، ص ۳۶۳.

۲ \_ همان، ج ۹۷، ص ۱۲۲.

در مدت حیاتش با او باشند و بعد از مرگ نیز وی را در قبر همراهی کنند، بر او، پدرش، شوهرش و فرزندانش صلوات فراوان بفرستند. پس کسی که مرا بعد از وفاتم زیارت کند، گویا فاطمه را زیارت کرده است و کسی که فاطمه را زیارت کند، مرا زیارت کرده است آدر کند، مرا زیارت کرده است آدر نتیجه فاطمه و کند، مرا زیارت کرده است آدر نتیجه فاطمه و نتیجه مرا زیارت کرده است آدر نتیجه فاطمه و مرا زیارت کرده است]. هر کس که دریهٔ حسن و حسین را زیارت کند گویا خودشان را زیارت کرده است آدر واقع علی مرا زیارت کرده است]. هر کس که ذریهٔ حسن و حسین را زیارت کند گویا خودشان را زیارت کرده است آدر واقع علی و فاطمه و مرا زیارت کرده است]؛ «إن الله قد وکّل بفاطمة رعیلاً من الملائکة پحفظونها من بین یدیها و من خلفها و عن یینها و عن یسارها و هم معها فی حیاتها و عند قبرها بعد موتها، یکثرون الصلاة علیها و علی أبیها و بعلها و بنیها، فمن زارنی بعد وفاتی فکانما زار فاطمة و من زار فاطمة و من زار فاطمة و من زار فریتهما فکانما زارنی و من زار علی بن أبیطالب فکانما زار فاطمة و من زار فریتهما فکانما زارهما» . بنابراین، زیارت هر کدام در حقیقت زیارت همه آنان است و از نظر فضیلت نیز یكسان هستند، لیکن برخی عوارض خارجی، مانند دوری راه، غربت، فشار و سخت گیریهای حاکمان ستمگر و ... سبب شده که به زیارت برخی از امامان، مانند امام حسین و امام رضا (علیهمالسلام) برای حفظ دین سبب غوده نه زیارت آن حضرت شده باشد.

بدین ترتیب اثبات فضیلت و استحباب زیارت پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) برای اثبات فضیلت و ثواب زیارت سایر امامان و حضرت فاطمه زهرا (علیهمالسلام)، کفایت میکند حتی اگر دلیل خاص دربارهٔ زیارت آن بزرگواران نداشته باشیم.



# مثنوى عشق

حضور پیدا کردن در مقابل امام معصوم یا مرقد مطهر او فیضی است که مرحلهای از زیارت با آن تحقق می یابد، لیکن در هر زیارتی این گونه است که بعد از دیدار ظاهری و تعارف متداول به گفتگو با مزور و معشوق می نشینند تا دیدار را طولانی تر و لذت وصال را بیشتر کنند.

کلیم حق تعالی در آن وادی مقدس به سوی آتشی رفت تا شعلهای برگیرد، ناگهان صدای محبوب خود را شنید که با وی سخن می گوید. در آن میان از او پرسید: ای موسی! آن چیست که در دست توست؟؛ (و ما تلک بیمینک یا موسی) موسی (علیه السلام) در جواب گفت: این، عصای من است که بر آن تکیه می کنم، برای گوسپندانم از درخت برگ می ریزم و منفعتهای دیگری نیز برای من دارد؛ (قال هی عصای أتو کو اعلیها و أهش بها علی غنمی و لی فیها مارب أخری) برخی از مفسران گفته اند: با آن که حضرت موسی (علیه السلام) می توانست به یك جمله (هی عصای) اکتفا کند، بقیه جملات را برای طولانی تر کردن مناجات و مذاکرهٔ با خدا بر زبان آورد".

بهترین عامل برای اطالهٔ گفتگو، اظهار عشق و ارادت به معشوق و ذکر کمالات و نیکوییهای اوست. امام صادق (علیهالسلام) به یکی از اصحاب خود، «هشام بن سالم» فرمود: اگر به کسی علاقهمند هستی و وی را دوست می داری، دوستی خود را به او اعلام کن؛ زیرا این اعلام، موجب تثبیت مودت بین شما می شود؛ «إذا أحببت رجلا ً فأخبره بذلك فإنه أثبت للمودة بینکما» أ. اظهار عشق و ارادت همراه با ثناگویی

ا سيدهٔ طه آبهٔ ۷۷

٢ ــ سورهٔ طه، آيهٔ ١٨.

٣\_الميزان، ج ١٤، ص ١٤٣.

۴ \_ كافي، ج ٢، ص ٤٤٤، باب إخبار الرجل أخاه بحبّه.

و ذکر کمالات معشوق، از یك سو تکلیف، بلکه تشریف عاشق را روشن می کند و به او می فهماند که در برابر چنین معشوق و محبوبی چه وظیفهٔ سنگینی دارد و از سوی دیگر معشوق را دلگرم می کند که ارادت عاشق، صوری و ناپایدار نیست. در نتیجه ثناگویی و ذکر اوصاف و کمالات، حضور و دیدار را پرشورتر، عاشقانه تر، گرمابخش تر و شیرین تر می گرداند و به اوج خود می رساند. متن این ثنانامه، مثنوی عشق و منشور ارادت است که اصطلاحاً زیارتنامه خوانده می شود و عاشق صادق با خواندن آن از یك سو نهایت محبت و علاقهٔ خود را به معشوق اعلام می دارد و از سوی دیگر یکی از نیازهای فطری خود، یعنی ثناخوانی و تمجید از کمالات را بر آورده می کند.

# زیارت مأثور و غیرمأثور

زائر، گاهی با بیانات خود کمالات مزور را ترئم میکند که این گونه ثناخوانی فقط بیانگر میزان ارادت زائر، اعلام تولی نسبت به وی و تبری از دشمنان او، ابراز احساسات و تعیین موضع وی است و گاهی از زبان معصوم ثنا میخواند که اصطلاحاً این گونه زیارتنامهها را زیارت مأثور مینامند. چنین زیارتنامههایی نه تنها کیفیت اظهار ارادت و ابراز تولّی و تبری را میآموزد، بلکه متنی است برای شناخت مزور و آگاهی از منزلت او؛ زیرا هر کسی به مقدار معرفت خویش سخن می گوید و کلام هر کسی بیانگر میزان شناخت و آگاهی اوست: «الکلام صفة المتکلم» («کلّ یأتی بما هو أهله» آ.

من المائي عمود المائي منيا دران الحي عاد حيا بي الراز

١ \_ امثال و حكم، ح ١، ص ٢٥٨.

۲ \_ همان، ص ۱۲۷.

# کاسهٔ چینی که صدا میکند \*\*\* راز دل خویش ادا میکند آدمی مخفی است در زیر زبان \*\*\* این زبان پرده است بر درگاه جان آ

زیارت، کلاس درس و مدرسهٔ تعلیم و تربیت و زیارتنامهها متون آموزشی این کلاسها و مدرسههاست. ائمه (علیهمالسلام) که همواره به تعلیم و تربیت پیروان حق و بیان حقایق و معارف دین همّت داشتند، مباحثی در توحید و صفات الهی، نبوت و پیامبرشناسی، امامت و رهبری، تاریخ زندگی ائمه (علیهمالسلام) و بیان مظلومیتها و رنجهای خویش، افشای ستمهای حاکمان جنایت پیشه در برابر حق طلبی یاران عدالتخواه و حقیقت جو، لزوم همگرایی در فکر، موضع، اقدام و عمل و ... را در این زیارتنامهها بیان کردهاند. در این زیارتنامهها، اوصاف مزور هنگام سلام دادن تکرار می گردد و به ذکر اسم بسنده نمی شود. این، از آن جهت است که مرتبت شخص مزور برای زائر روشن تر گردد و توجه پیدا کند که معشوق و محبوب او برای اِعلای کلمهٔ توحید، اِقامهٔ غاز، ادای زکات، اِحیای امر به معروف و نهی از منکر، تلاوت کتاب خدا و ... چه رنجهایی کشیده است.

# زیارتنامههای مأثور دوگونه است:

۱ ـ زیارتنامههای اختصاصی که امامی خاص با آن زیارت می شود و زائر به سلام و اظهار ارادت به یکی از آن پیشوایان نور می پردازد. مانند: «السلام علیك یا رسول الله و رحمة الله و بركاته، السلام علیك یا محمد بن عبدالله...» ، «السلام علیك یا ممتحنة امتحنكِ الذي خلقكِ قبل أن يخلقكِ و كنتِ لما امتحنكِ به صابرةً...» ،

۱ \_ امثال و حکم، ج ۳، ص ۱۱۸۴.

۲ ــ همان، ج ۱، ص ۷۹ از مولانا. ۖ

٣ ـ مفاتيح الجنان، ص ١١۴، زيارت رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) در روز شنبه.

۴ \_ همان، ص ۱۱۵، زیارت حضرت زهرا (علیهاالسلام) در روز یکشنبه.

«السلام على أبى الأئمة و خليل النبوّة و المخصوص بالأُخوّة...» ، «السلام عليك يا أباعبدالله و على الأرواح التي حلّت بفنائك...» ، «اللهم صلّ على على بن موسى الرضا المرتضى الإمام التّقيّ النقيّ...» ، «السلام على محي المؤمنين و مبير الكافرين، السلام على مهدى الأُمم و جامع الكلم...» .

۲ ـ زیارتنامههایی که مضمونی عام و محتوایی کلی دارد و هر امامی را با آن می توان زیارت کرد، مانند زیارت امین الله  $^{\circ}$ ، زیارت جامعهٔ کبیره  $^{\circ}$ ، زیارت مخصوص ماه رجب «الحمد الله الذی أشهدنا مشهد أولیائه فی رجب...»  $^{\vee}$  ، زیارت جامعهٔ صغیره  $^{\wedge}$  و...  $^{\circ}$ .

مراحل اثبات كمال

اثبات هر فضیلت و کمالی سه مرحله دارد:

۱ \_ امکان اتصاف آدمی به آن کمال.

۲ \_ ضرورت اتصاف به آن کمال؛ بدین معنا که اگر آن فضیلت و کمال تحقق پیدا نکند و کسی بدان متّصف نگردد چه اشکالی پیش میآید و اگر کسی متصف به آن شد چه آثار مثبت و نتایج سودمندی دارد.

١ \_ مفاتيح الجنان، ص ٤٠١، زيارت چهارم امير المؤمنين على (عليهالسلام).

۲ \_ همان، ص ۷۶۵، زیارت امام حسین (علیهالسلام) در روز عاشورا.

٣ \_ همان، ص ٨٣٤، زيارت امام رضا (عليه السلام).

۴ \_ همان، ص ۸۷۴، زيارت حضرت بقية الله(عجلالله تعالى فرجه).

۵ ـ همان، ص ۵۹۷.

۶ \_ همان، ص ۸۹۸.

۷ \_ همان، ص ۲۵۷.

۸ \_ همان، ص ۸۹۷.

۹ ـ مرحوم علامهٔ مجلسی ۱۴ زیارت جامعه در این فصل ذکر کرده است (بحار، ج ۹۹، ص ۲۰۹ ـ ۱۲۶).

٣ \_ تعيين مصاديق خارجي و معرفي صاحبان آن كمال.

## عوامل شناخت مراحل سهگانه

عقل، همیشه کلیات را میفهمد و توان اثبات یا نفی آن را دارد و بس؛ اما اظهارنظر دربارهٔ مصادیق جزئی را بیرون از حیطهٔ فعالیت خود میداند. از اینرو دو مرحلهٔ اول و دوم برای او قابل بحث و بررسی است، یعنی می تواند امکان تحقق فضایلی، مانند مظهریت اسمای حسنای الهی، عصمت، علم به غیب و ... را برای انسان اثبات و اتصاف به صفتی، همانند واجبالوجود شدن را نفی کند. آنگاه در مرحلهٔ دوم ثابت کند که وجود مردان بزرگ، با عظمت و صاحب این کمالات ضرورت دارد تا بتوانند مشعل هدایت جوامع بشری گردند و انسانها را به سرمنزل مقصود رهبری کنند و فقدان چنین رجالی چه فاجعهای برای جامعهٔ بشری به بار خواهد آورد. البته براهین نقلی نیز نه تنها در این دو مرحله راه دارد، بلکه می تواند عقل را در اقامهٔ برهان یاری رساند، اما عقل در مرحلهٔ سوم، یعنی اثبات اتصاف شخصی خاص به کمالی معیّن، که از امور جزئی است، قاصر است.

همهٔ زیارتنامهها از جمله زیارت جامعهٔ کبیره که محور بحث این مجموعه است همانند بسیاری از روایات، عهده دار مرحلهٔ سوم بحث، یعنی اثبات نقلی این فضایل و کمالات برای حجج طاهره (علیهمالسلام) است.

## کمك عقل در تشخيص مصداق

همان طور که اشاره شد حوزهٔ فعالیت عقل دو مرحلهٔ امکان اتصاف انسان به کمالات و ضرورت آن است، لیکن در مرحلهٔ تعیین مصداق نیز می تواند انسان را یاری کند که آن نیز در حد خود، کلی است. عقل برای یاری انسان در این زمینه، این گونه



استدلال مىكند:

١ \_ نظام موجود هستي، نظام احسن است١٠

۲ \_ وجود معصوم و انسان برخوردار از این کمالات و فضایل و مرتبط با خالق هستی در نظام احسن، لازم است، چنانکه وجود بهشت، جهنم، ملائکه مدبّر امر، وحی، تشریع و ... لازم جدایی ناپذیر یك نظام احسن است (این مقدمه، همان مرحلهٔ دوم بحث است).

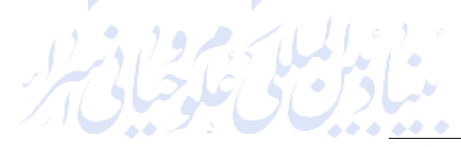
۳ \_ چنین افرادی حتماً در جوامع بشری وجود دارند و گرنه، نظام موجود، احسن نخواهد بود.

۴ \_ معجزه می تواند معیاری برای شناخت چنین افرادی باشد؛ زیرا خالق نظام هستی که حکیم است و کار عبث نمی کند معجزه را در اختیار کسی قرار نمی دهد که مایهٔ گمراهی بندگان او شود، بلکه در اختیار سفیران و رسولان معصوم خود قرار می دهد تا دلیل حقانیت آنان باشد.

نتیجه اینکه: اگر کسی همراه با ادعای نبوت معجزه نیز بیاورد، قطعاً پیامبر الهی و مأمور از طرف او خواهد بود و سخنان او، که جز حق نمیگوید، برای همگان حجت است.

همچنین نتیجه می گیرد که اگر چنین انسان معصومی عصمت شخص معینی را تأیید کرد یا او را جانشین خود معرفی کرد، عصمت یا جانشینی آن شخص معین اثبات می شود و در نهایت سخنان او نیز که معصوم و تأیید شدهٔ از سوی معصوم است حجت خواهد بود.

افزون بر آنچه گذشت، تبیین و تشریح معجزه و فرق آن با علوم غریبه بر عهدهٔ عقل است، یعنی به کمك عقل می توان فهمید که فلان امر خارق عادت از قبیل



۱ ــ ر.ك: ده مقاله پيرامون مبدأ و معاد، مقالهٔ هشتم «نظام احسن جهان هستى».

معجزه است یا سحر و امثال آن. بنابراین، با رهنمود عقل و بررسیها و تحلیلهای عقلی نه تنها میتوان معجزه را از غیرمعجزه تفکیك کرد، بلکه به کمك آن میتوان نبی معصوم را از متنبی غیرمعصوم تمیز داد، لیکن همهٔ این مباحث کلی است، نه جزئی و جایگاه آن فلسفه و کلام است که تبیین کلیات عقلی مسائل اعتقادی را برعهده دارد.

## زیارت با معرفت

معرفت مزور و آگاهی از منزلت او مورد سفارش و تأکید بسیاری از روایات است. از امام کاظم (علیهالسلام) رسیده است: ...هر کس امام رضا (علیهالسلام) را [که در شهر غربت از دنیا میرود] زیارت کند، در حالی که تسلیم امر او و عارف به حقّش باشد، در پیشگاه الهی از منزلت شهدای بدر برخوردار است؛ «...فمن زاره مسلّماً لأمره عارفاً بحقّه کان عندالله جلّ و عز کشهداء بدر» امام صادق (علیهالسلام) فرمود: امام حسین (علیهالسلام) را زیارت کنید، هرچند که سالی یك بار باشد؛ زیرا هر کس عارف به حق او باشد و زیارتش کند، پاداشی جز بهشت ندارد، از رزق واسعی بهرهمند میشود و خداوند گشایشی در کار او ایجاد میکند؛ «زوروا الحسین و لو کلّ سنة فإن کلّ من أتاه عارفاً بحقّه غیرجاحد لم یکن له عوض غیرالجنّة و رُزق رزقاً واسعاً و أتاه الله بفرج عاجل...» ا

ع بنگی نے سیا جا کا در اور کا در کی مرکان در کا اور سیا ازان در قال می گران اور در اور در ازان در قال می گران ا

۱ ـ بحار، ج ۹۹، ص ۴۱، جنگ بدر، نخستین جنگ رسمی مسلمانان با مشرکان بود که مشرکان در کمال قدرت و مسلمانان در قلّت عِدّه و عُدّه قرار داشتند. پیروزی یا شکست در این جنگ، تأثیری شگرف در سرنوشت اسلام و مسلمانان داشت و شرکت صادقانه در آن. حکایت از صداقت در ایمان میکرد. از اینرو، عنوان «بدریّون» عنوانی پرافتخار برای شرکتکنندگان در آن جنگ بود و دربرخی موارد، معیار سنجش اعمال، مقایسهٔ عمل با شرکت در جنگ بدر بود. ۲ ـ بحار، ج ۹۸، ص ۲.

امام صادق (علیهالسلام) فرمود: خداوند چهار هزار فرشته ژولیده موی غبارغم گرفته را موکّل قبر امام حسین (علیهالسلام) کرده که تا روز قیامت برای او گریه میکنند. پس کسی که عارف به حق آن حضرت باشد و زیارتش کند، آن ملائکه، وی را همراهی میکنند تا به مأمنش برسانند، اگر مریض شود صبح هنگام و شبانگاهان عیادتش میکنند و اگر بمیرد تشییع جنازهاش کرده، تا روز قیامت برای وی استغفار میکنند؛ «وکّل الله بقبر الحسین علیهالسلام أربعة آلاف ملکا شعثا غبراً یبکونه إلی یوم القیامة، فمن زاره عارفاً بحقّه شیّعوه حتّی یبلغوه مأمنه و إن مرض عادوه غدوة و عشیّة و ان مات شهدوا جنازته و استغفروا له إلی یوم القیامة» (مهچنین به بشیر فرمود: کسی که قبر حسین بن علی (علیهماالسلام) را همراه با معرفت زیارت کند، همانند کسی است که خدا را در عرش زیارت کرده است؛ «یا بشیر! من زار قبر الحسین بن علی صلوات الله علیه عارفاً بحقّه کان کمن زارالله فی عرشه ". این گونه روایات دربارهٔ سایر ائمّه (علیهمالسلام) نیز وارد شده است.

سر" این که توصیه کردهاند زیارت زائر بامعرفت باشد آن است که آنچه مایهٔ کمال زیارت میگردد، معرفت و شناخت مقام و موقعیت مزور است، نه اعمالی بیروح و همراه با غفلت، همانند بوسیدن صِرف و ناآگاهانهٔ ضریح یا در و دیوار، گردش کورکورانه در اطراف ضریح، تماشای آثار هنری، شمارش ستونها، چراغها، شمعدانها، درها، پنجرهها و ... این کارها، به سیاحت شباهت بیشتری دارد تا زیارت. ثوابهای اخروی و آثار دنیوی که در روایات آمده، بر زیارت واقعی متر تب است، یعنی جایی که ارتباط قلبی با مزور برقرار شود و منشأ تحول در زائر گردد، نه بر سیاحت و زیارت جسمی و صوری.

شاهد این ادعا كلام بزنطي است كه مي گويد: در نامهٔ حضرت ثامن الحجج،

منا و المالي عام و المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي عام و المالي المالي عام و المالي عام و

۱ ـ کامل الزيارات، ص ۳۴۹، باب ۷۷، ح ۱.

۲ \_ بحار، ج ۹۸، ص ۷۷.

على بن موسى الرضا (عليه السلام) خواندم كه فرمود: اين پيام را به شيعيان ما برسانيد كه زيارت من در پيشگاه الهى با هزار حج برابرى مىكند؟ هزار حج برابرى مىكند! [تعجب كردم، از اين رو] به امام جواد (عليه السلام) گفتم: واقعاً با هزار حج برابرى مىكند؟ فرمود: آرى، به خدا سوگند! با هزار هزار [يك ميليون] حج برابرى مىكند [ليكن] براى كسى كه همراه با معرفت زيارتش كند؛ عن البزنطي قال: قرأت كتاب أبى الحسن الرضا عليه السلام: «أبلغ شيعتى أنّ زيارتي تعدل عند الله عزّ وجلّ ألف حجة قال: فقلت لأبى جعفر عليه السلام: ألف حجة قال عليه السلام: إي والله ألف ألف حجة لمن زاره عارفاً بحقه» أ.

معرفت و آگاهی، نه تنها شرط کمال زیارت ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) است، بلکه دربارهٔ طواف کعبه نیز این تعبیر آمده است. ابراهیم تیمّی گوید: در حال طواف کعبه بودم که امام صادق (علیهالسلام) با تکیه زدن بر من فرمود: ای ابراهیم! آیا تو را از فضیلت این طوافی که انجام می دهی آگاه نسازم؟ گفتم: قربانت گردم، مایل هستم. فرمود: هر کس به سراغ این خانه بیاید و در حالی که عارف به حق آن است، با هفت شوط دور آن طواف کند و سپس دو رکعت نماز در مقام ابراهیم (علیهالسلام) بگذارد خداوند ده هزار حسنه برای او می نویسد و ده هزار درجه وی را بالا می برد؛ «ألا أخبرك یا إبراهیم مالك فی طوافك هذا؟ قال: قلت: بلی جعلت فداك. قال علیهالسلام: من جاء إلی هذا البیت عارفاً بحقه فطاف به اُسبوعاً و صلّی رکعتین فی مقام إبراهیم علیهالسلام کتب الله له عشرة آلاف حسنة و رفع له عشرة آلاف درجة…» آ

۱ ـ بحار، ج ۹۹، ص ۳۳.

۲ ـ همان، ج ۷۱، ص ۳۱۹. در دنبالهٔ روایت آمده است: آیا تو را از کاری که بهتر از طواف باشد، آگاه نکنم؟ گفتم: آری قربانت گردم. فرمود: کسی که حاجتی را از برادر مؤمنش برآورده کند، مانند کسی است که ده بار طواف کرده باشد. کسی که برادر مؤمنش حاجتی به سوی وی آورد و او قدرت بر آورده کردن آن را داشته باشد و اقدام نکند، خداوند ماری را در قبر بر او مسلّط میکند تا انگشتانش را بگزد؛ ثم قال علیهالسلام: «الا اُخبرك بخیر من ذلك؟ قال: قلت بلی جعلت فداك. فقال علیهالسلام: أیّما مؤمن سأله اُخوه المؤمن حاجة و هو یقدر علی قضائها و لم یقضها له، سلّط الله علیه شُجاعاً فی قبره ینهش أصابعه».

دربارهٔ مؤمن نیز آمده است: هر کسی که برای زیارت برادر مؤمنش از خانه خارج شود در حالی که عارف به حق وی باشد برای هر قدمی که برمیدارد حسنه ای برای او نوشته می شود، گناهی از او محو می گردد و درجه ای بالا می رود. هنگامی که در خانهٔ او را به صدا درمی آورد، درهای آسمان به رویش گشوده می شود. وقتی که با یك دیگر ملاقات، مصافحه و معانقه می کنند، خداوند به آنها توجه کرده، بر ملائکه مباهات می کند و می گوید: بنگرید به دو بندهٔ من که برای من یك دیگر را دوست می دارند. بر من لازم است که آنان را عذاب نکنم...؛ عن أبی جعفر و أبی عبدالله علیهما السلام قالا: «أینما مؤمن خرج إلی أخیه یزوره عارفاً بحقه کتب الله له بکل خطوق حسنة و مُحیت عنه سیّئه و رفعت له درجه فإذا طرق الباب فتحت له أبواب السماء فإذا التقیا و تصافحا و تعانقا أقبل الله علیهما بوجهه ثم باهی بهما الملائکة فیقول: انظروا إلی عبدی تزاورا و تحابًا فی مقی حق مزور ایفا می کند.

این که امام معصوم (علیه السلام) چه شخصیتی است، معرفت او چگونه ممکن است، حق او چیست؟ حق معرفت او چیست و ... مطالبی است که بحثهای طولانی طلب می کند<sup>۲</sup>، لیکن به طور خلاصه می توان گفت:

۱ \_ بحار، ج ۷۳، ص ۳۴.

۲ ـ این سؤال را ابوذر غفاری از سلمان فارسی (رضوان الله علیهما) پرسید. سلمان گفت: نزد امیرالمؤمنین (علیهالسلام) میرویم و از خود آن حضرت میپرسیم. برای آگاهی از جواب آن حضرت به این دو صحابی جلیلالقدر ر.ك: بحار، ج ۲۶. ص ۷ ـ ۱.

امام، جامع کلام تکوین و تدوین، واجد کتاب حقیقت و شریعت و شامل نشئه ٔ حقیقی و اعتباری است، چنین جامعیتی نه در خور نظام سه گانهٔ هستی (عالم عقل، عالم مثال و عالم طبیعت) است؛ زیرا هر کدام از مراحل سه گانهٔ نظام هستی، تکوین صرف است وغیر از بود و نبود، چیزی ندارد؛ و نه در وسع نظام تدوینی قرآن کریم؛ زیرا همهٔ مضامین آن، اعم از اِخبار و انشا از حوزهٔ لفظ، مفهوم و حکایتهای علم حصولی است، هر چند مخازن برین آن حقایق تکوینی نظام هستی است. اما انسان کامل که مَثل اعلای آن اُسرَهٔ عصمت و طهارت (علیهمالسلام) هستند، افزون بر حوزهٔ فراگیر تکوین، از منطقهٔ گستردهٔ اعتبار نیز برخوردارند؛ زیرا انسان، موجود متفکّر و مختاری است که صرف نظر از قوانین نظام هستی، از قوانین اعتباری همان قوانین تکوینی است و اصول آن نظام عینی، پر توافکن بر فروع این منظومهٔ اعتباری است. از این جهت هیچ موجودی به جامعیت انسان کامل نخواهد بود و اوست که می تواند «کون جامع» باشد.

جامعیت عینی و علمی اهل بیت نبوت و امامت (علیهمالسلام) به این معناست که اولاً هر کمال ممکن را واجدند. ثانیاً، هر چه را در مرحلهٔ حدوث واجد بودند، در مرحلهٔ بقا نیز دارا خواهند بود. این مقام جمعالجمعی را می توان از عدیل بودن آنان با کتاب بی بدیل الهی، یعنی قرآن، استنباط کرد؛ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) طبق نقل محدّثان شیعه و سنّی فرمود: «إنّی تارك فیکم الثّقَلَیْن ما إنْ تمسّکتم بهما لن تضلّوا بعدی، أحدُهما أعظم من الآخر: کتاب الله، حبل ممدود من السّماء إلی الأرض، و عترتی أهل بیتی، و لن یفترقا حتّی یردا علی الحوض، فائظروا کیف تخلفونی فیهما» این پیام، وارثان تمدّن غنی

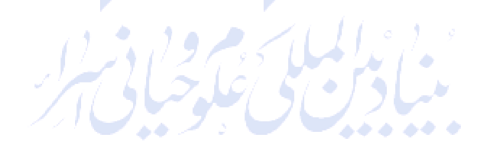


و قوی اسلام در چهنهٔ زمان و گستردهٔ زمیناند، یعنی نه نسل هیچ عصر و زمانی از آن توصیهٔ سعادت آفرین مستثناست و نه مردم هیچ مِصر و دیاری از آن جدا خواهند بود.

چنین وصیّت فراگیری نشان از هماهنگی کامل تکوین انسانی و تدوین الهی است، به طوری که همهٔ مردم روی زمین تا بامداد معاد، در بخش علم و عمل، نیازمند به رهنمود و رهبری قرآن و عترت هستند و هیچ مکتبی تا شامگاه تاریخ بشری پدید نمی آید جز آنکه لازم است جهانبینی و جهان آرایی آن بر قرآن و عترت (علیهمالسلام) عرضه شود و پاسخ نفی یا اثبات آن از ثَقَاین استنباط گردد.

چنین کاری عزم جامعهٔ انسانی و جزم امّت اسلامی را طلب میکند، تا اوّلاً ، توان استنطاق از آن دو وزنهٔ وزین را در هاضمهٔ فکری خویش اِحیا کنند. ثانیاً، گوش هوش را برای اِصغای آوای حیات بخش آن دو وزنهٔ وزین آماده سازند. ثالثاً، نقدهای صاحب نظران و نیز تحلیلهای سودمند صاحب بَصَران را پس از جمع بندی برای تنفیذ نهایی به بارگاه ثقلین معروض دارند، تا از این صعود و هبوط و از آن سؤال و جواب، کام فکر بشر شیرین و گام عمل او استوار گردد و به دام تدلیس بیگانه و تلبیس اهریمن گرفتار نشود.

چنین آگاهی و معرفت به مقام و منزلت امام می تواند زمینهٔ اطاعت و تسلیم در مقابل اوامر و نواهی مزور را که همان فرمان خداست فراهم کند. امام صادق (علیهالسلام) از فضیلت زیارت عارفانهٔ امام رضا (علیهالسلام) سخن گفت. حمزة بن حمران پرسید: قربانت گردم منظور از معرفت حق او چیست؟ فرمود: این که بداند او واجب الاطاعة، غریب و شهید است [و برای تبلیغ دین، هدایت مردم و پایداری و استقامت در راه حق غریبانه به شهادت رسیده است.]؛ ...قلت خعلت فداك و ما عرفان حقّه؟ قال علیهالسلام: «یعلم أنه مفترض الطاعة غریب به و ما عرفان حقّه؟



شهیدٌ...» . هند حنّاط می گوید: از امام صادق (علیهالسلام) شنیدم که فرمود: هر کس زیارت کند حسین (علیهالسلام) را در حالی که عارف به حق وی باشد و او را امام خود برگزیند، خداوند گناهانش را می آمرزد: «من زار الحسین علیهالسلام عارفاً بحقّه یأتمٌ به غفرالله له ما تقدّم من ذنبه و ما تأخّر» .

امام کاظم (علیهالسلام) نیز کمترین پاداش زیارت قبر حسین (علیهالسلام) را آمرزش گناهان معرفی کرده است، لیکن به شرط آنکه زائر، عارف به حق امام، احترام و ولایت وی باشد؛ «أدنی ما یثاب به زائر الحسین علیهالسلام بشط الفرات إذا عرف حقّه و حرمته و ولایته أن یغفر له ما تقدم من ذنبه و ما تأخّر» آ. در روایت دیگری آمده است: یك درهم خرج کردن در راه زیارت قبر امام واجبالاطاعة هفتاد هزار حسنه دارد، هفتاد هزار سیئه را محو میکند و اسم صاحب آن در دیوان صدیقین و شهدا ثبت می شود؛ «من نوی من بیته زیارة قبر إمام مفترض طاعته و أخرج لنفقته درهما واحداً کتب الله جلّ ذکره له سبعین ألف حسنة و محی عنه سبعین ألف سیئة و کتب اسمه فی دیوان الصدیقین و الشهداء...» آ.

از دیدگاه اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) که تجلیگاه اسلام راستین نبوی (صلی الله علیه و آله و سلم) و علوی (علیهالسلام) است انسان، آزاد خلق شده و طوق طاعت کسی به گردن او نیست: «لا تکن عبد غیرك و قد جعلك الله حربه محتیار خودش نیز در این زمینه محدود است، یعنی همانگونه که حق ندارد سلامتی خود را به خطر بیندازد، دست و پای خودش را قطع سازد، چشم خود را کور و گوش خود را کر کند و... عزت، آبرو

۱ \_ بحار، ج ۹۹، ص ۳۵، ح ۱۷.

۲ \_ كامل الزيارات، باب ۵۴، ح٧، ص٢٥۴.

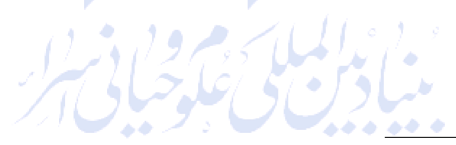
۳ \_ همان، باب ۵۴، ح ۴، ص ۲۶۳.

۴ \_ بحار، ج ۹۷، ص ۱۲۴، ح ۳۴.

۵ \_ نهج البلاغه، نامه ٔ ۳۱، بند ۸۷.

و آزادی خود را نیز نمی تواند به خطر بیندازد. سرس آن است که عزت، سرمایهٔ اکتسابی مؤمن نیست که چوب حراج بر آن بزند، بلکه امانت ویژهٔ الهی به دست وی است. اختیار چنین امانتی به دست خداست و تصرفات مؤمن نباید فراتر از تصرفات امانت داری پارسا باشد: «إن الله فوص إلی المؤمن أمره کلّه و لم یفوص إلیه أن یکون ذلیلاً . أما تسمع الله عزوجل یقول: (و لله العزة و لرسوله و للمؤمنین) فالمؤمن یکون عزیزاً و لا یکون ذلیلاً . بنابراین، مردمسالاری و دموکراسی در نظام سیاسی اسلام، زمانی قابل قبول است که بر محور دین و در چهارچوب شرع باشد و با حفظ چنین شرطی، آرای مردم برای حاکمان تعهد شرعی می آورد. از این رو نقض کردن و زیر پا گذاشتن آن حرام شرعی است، نه این که یك قرارداد عرفی باشد و تخلف از آن یك کار غیر اخلاقی به شمار آید.

نتیجه این که اختیار انسان به دست خداست و اطاعت و انقیاد او بر همگان واجب است و اطاعت دیگران (پیامبر، امام، پدر، مادر، حاکم و...) از آن جهت بر انسان واجب می شود که خدای سبحان چنین اطاعت و تبعیتی را واجب کرده است و بدون در نظر گرفتن دستور او هیچ کس حق حاکمیت و حکومت بر دیگری ندارد. بنابراین، زائر زمانی عارف به حق امام است و به ولایت و حرمت وی آگاهی دارد و به او اقتدا و از او پیروی می کند که او را معصوم، افضل و اعلم از دیگران، جانشین رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) و منصوب از جانب خدا بداند، اوامر و دستورهایش را اوامر الهی بشمارد تبعیت از وی را در قام امور زندگی واجب بداند، با اقتدا و پیروی از سیره و سنت او خط سیر زندگی خود را ترسیم کند و ... . چنین معرفت و شناختی هر چند که مقول به تشکیك و دارای مراتب فراوانی است و هرکس به مقدار ظرفیت وجودی خود بهرهمند می گردد، لیکن مبتنی بر مقدمات بسیاری است تا مستدل و



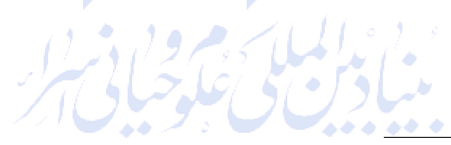
برهانی شود. زیارتنامههای مأثور یکی از منابع شناخت و آگاهی از مقام مزور است.

نکته: با توجه به این که در این روایات، معرفت حق امام، معیار کمال زیارت معرفی شده است، اشاره به روایتی که از حضرت علی (علیهالسلام) در این زمینه رسیده، بی تناسب نیست. شارح معتزلی ابن ابی الحدید می گوید: پس از واقعهٔ نهروان، علی (علیهالسلام) آهنگ شام داشت تا امت اسلامی را از شر طاغوت مشئوم اموی و شیطان ممثل شام، عمروعاص برهاند. مردم را به لشکرگاه تُحیّله (اطراف کوفه) گسیل داشت و برای آمادگی بیشتر سفارشهایی به آنان کرد، لیکن جمعیت، آن حضرت را یاری نکردند و به کوفه بازگشتند. در کوفه نیز آنان را برای جنگ با معاویه ترغیب کرد، اما اثر نبخشید. پس از چند روز دوباره خطبه خواند و در ضمن درد دلها و ابراز نارضایتیهای خود حقوق متقابل مردم و حکومت را این گونه بر شمرد نا

«أيّها الناس! إنّ لى عليكم حقاً و لكم عليَّ حقُّ؛ اى مردم! مرا بر گردن شما حقوقى است و شما نيز برگردن من حقوقى داريد.

«فأما حقكم عليّ فالنصيحة لكم و توفير فيئكم عليكم و تعليمكم كيلا تجهلوا و تأديبكم كيما تعلموا»؛ حقّى كه شما بر من داريد اينكه: ١ \_ شما را نصيحت كنم. ٢ \_ فيء [و بيتالمال] شما را جمع آورى كنم و براى شما خرج كنم [استفاده شخصى از آن نكنم]. ٣ \_ شما را آموزش و تعليم دهم تا جاهل نمانيد. ٢ \_ شما را تربيت كنم تا آگاه و عالم گرديد.

«و أما حقّي عليكم فالوفاء بالبيعة و النصيحة في المشهد و المغيب و الإجابة حين أدعوكم و الطاعة حين آمُركم»؛ حقّى كه من بر شما دارم اين است كه: ١ ـ به بيعتى كه با من بستيد وفادار باشيد. ٢ ـ در نهان و آشكارا ناصح من باشيد. ٣ ـ هنگامى



که شما را فراخواندم، اجابت کنید. ۴ ـ وقتی شما را به کاری دستور دادم، فرمان ببرید .

اکنون سؤال این است: نصیحت مردم به وسیلهٔ علی (علیهالسلام) که از حقوق مردم است فرض صحیح دارد و اشکالی هم پیش نمی آید، لیکن نصیحت علی (علیهالسلام) که معصوم، افضل و اعلم از دیگران است، خطا، نسیان و سهو در او راه ندارد، انسان کامل و منصوب به نصب خاص پروردگار عالم است، چه معنا دارد؟ آیا واقعاً انسانهای عادی می توانند نصیحت گر معصوم باشند؟

جواب: این اشکال از بیدقتی در معنای نصیحت و به اصطلاح خلط مصداق با مفهوم، ناشی شده است. از اینرو ناچار از ریشه بریشه یابی این واژه هستیم. واژهٔ نصیحت از ریشهٔ «نصح» مقابل «غِش» است. غِش، به هرگونه ناخالصی اطلاق می شود. شیر مغشوش، آن است که با آب محزوج شده باشد. غِش در معامله آن است که فروشنده، جنس معیب را با جنس سالم مخلوط کند و همه را به جای جنس سالم و خالص بفروشد یا اینکه خریدار پول قلابی و جعلی را با پول واقعی به هم آمیزد و به جای پول واقعی تحویل فروشنده کالا دهد.

بدین ترتیب واژهٔ «نصح» به معنای خلوص و پاکی از هرگونه ناخالصی میآید بنابراین، نُصح به معنای یكرنگی، خلوص، پاکی و صافی بودن میآید اما غِش به معنای دورنگی یا چندرنگی، ناخالصی و ناصافی است. لذا هر چیزی که به سمت خلوص و صافی میرود، به نُصح نزدیك میشود و آنگاه که ناخالصی آن بیشتر میشود، مغشوش تر میگردد. خدای سبحان، ضمن دستور توبهای که به مؤمنان

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ٢٤، بند ١٠ \_ ٩.

٢ ـ غشة غشأ من باب قَتَلَ و الإسمُ غِشُ بالكسر : لم ينصحه و زين له غير المصلحة. لبن مغشوش " مخلوط بالماء (المصباح المنير. نيز رك: مقاييس اللغة، العين، صحاح اللغة، «غش»).

٣ \_ هو الخلوص من الغِش فهو يقابل الغش (التحقيق، «نصح»).

داده، سفارش کرده که سعی کنید توبهٔ شما، خالص و غیرمغشوش باشد: (یا أیها الذین ءامنوا توبوا إلی الله توبهٔ نصوحاً)'. این معنای عام نُصْح، در هر موردی متناسب با همان مورد مصداق پیدا میکند.

در علم اخلاق میگویند: «نصیحت» ضد حسد است و آن بدین معناست که انسان، نعمتی را که صلاح برادر مؤمنش در آن است برای وی بخواهد.

به بیان دیگر: کسی که آنچه را برای خود می پسندد، برای دیگری نیز همان را بپسندد، ناصح است ولی اگر همان چیز را برای برای برای برای برای او چیزی را بپسندد که برای خود نمی پسندد، حسود است در حقیقت، نصیحت به معنای خیرخواهی برای دیگران است. خیرخواه را از آن جهت ناصح می گویند که با طرف مقابل خود یك رنگ، خالص و صاف است و به او خیانت نمی ورزد و تزویر نمی کند. علامهٔ مجلسی (رحمه الله) می گوید: نصیحت، هر فعل یا کلامی است که با آن، خیر منصوح اراده شده باشد. اشتقاق این ماده از «نصحت العسکل» به معنای «عسل را صاف کردم» است. این نام گذاری از آن جهت است که ناصح، فعل یا کلام خود را از هر گونه ناخالصی صاف می کند. یا این که از ریشه «نصحت الثوب»؛ «پارچه را دوختم» می آید. این نام گذاری نیز از آن جهت است که ناصح، خللها و نارسایی های برادرش را پر می کند، چنان که خیاط، شکاف پارچه را می بندد".

اما پند دادن، اندرز گفتن و مصالحگویی از آن جهت نصیحت است که یکی از مصادیق صداقت، یك رنگی، خلوص و خیرخواهی است، نه این که معنای پند و اندرز، نصیحت باشد.

> ۱ ــ سورهٔ تحريم، آيه ً ۸. ۲ ــ معراج السعاده، ص ۴۵۵.

> > ٣ \_ بحار، ج ٧١، ص ٣٥٧.

یکی از نکات مورد توصیه ٔ روایات، نُصح مستشیر است، یعنی انسان، ناصح کسی باشد که باوی مشورت میکند: «من استشاره أخوه المؤمن فلم یمحضه النصیحة سلبه الله لبّه» امام مجتبی (علیهالسلام) ضمن ستایش یکی از اصحاب خود فرمود: مشورت نمی کرد جز با کسی که امید به نصیحت او داشت؛ «و لا یستشیر اللّ من یرجو عنده النصیحة» در فقه نیز گفتهاند: یکی از مستثنیات غیبت، نُصح مستشیر است؛ الثالث: النصیحة للمستشیر آ. تردیدی نیست که مشورت کننده در مقام مشورت نیازی به پند و اندرز ندارد، آنچه او نیاز دارد خیرخواهی، یك رنگی و صداقتِ مُشیر و مشاور است تا عقل خود را به کار بیندازد و آنچه را که تشخیص میدهد صادقانه در اختیار مستشیر قرار دهد.

پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: هر کس، پنج چیز را برای من ضمانت کند [ملتزم به عمل کردن آنها شود] من بهشت را برای او ضمانت میکنم. گفتند: یا رسول الله! آن پنج چیز چیست؟ فرمود: نصیحت خدای عزوجل، نصیحت رسول او، نصیحت کتاب او، نصیحت دین خدا و نصیحت جامعهٔ اسلامی؛ قال رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم: النصیحة لله عزوجل سلّم: «من یضمن لی خمساً أضمن له الجنّة قیل: و ما هی یا رسول الله؟ قال صلی الله علیه و آله و سلّم: النصیحة لله عزوجل و النصیحة لرسوله و النصیحة لکتاب الله و النصیحة لدین الله و النصیحة لجماعة المسلمین» بنومی تصریح کرده است: نصرح بنفسه است؛ با «لام» متعدی می شود و این، لغت فصیح است. در برخی لغات بدون لام، متعدی می شود، یعنی متعدی بنفسه است؛ نصحت: لزید

۱ ـ کسی که برادر مؤمنش با او مشورت کند و او خالصانه نصیحتش نکند خداوند عقلش را از او می گیرد(بحار، ج ۲،، ص ۲۰۴).

۲ \_ بحار، ج ۶۶، ص ۲۹۵، به نقل از کافی، ج ۲، ص ۲۳۷.

٣ \_ همان، ج ٧٢، ص ٢٣٩ به نقل از قواعد شهيد.

۴ \_ همان، ج ۲،، ص ۶۵.

أنصح نُصحاً و نصيحةً. هذه اللغة الفصيحة و عليها قوله تعالى «إن أردت أن أنصح لكم» و في لغة ٍ يتعدّى بنفسه فيقال: نصحته [المصباح المنير، «نصح».]

مشابه این تعبیر در قرآن کریم نیز آمده است: (لیس علی الضعفاء و لا علی المرضی و لا علی الذین لا یجدون ما ینفقون حرج ً إذا نصحوا لله و رسوله) اگر چه ممکن است جاهل جسوری که در امام شناسی راجل است، بگوید: امام معصوم را نیز می توان نصیحت کرد، چنان که برخی از جاهلان متنسّك، پیامبر خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) را به عدالت دعوت کردند ، لیکن باید بررسی نمود، نصیحت خدا که در آیه کریه و حدیث آمده به چه معناست؟

ابن اثیر، لغتشناس بزرگ عرب می گوید: نصیحت، به معنای خیرخواهی برای دیگران است و هیچ کلمهای، غیر از نصیحت به تنهایی نمی تواند این معنا (خیرخواهی برای منصوح) را برساند، بلکه باید از چندین کلمه استفاده کرد. آنگاه می گوید: معنای نصیحت خدا، اعتقاد صحیح به وحدانیت و خلوص نیت داشتن در عبادت اوست. نصیحت کتاب خدا به معنای تصدیق آن و عمل کردن به آنچه که در آن آمده، می باشد. نصیحت رسول خدا، همان تصدیق به نبوت و رسالت او و پیروی از اوامر و نواهی اوست. نصیحت ائمه و پیشوایان، اطاعت و مدارا کردن با آنان است. نصیحت مسلمانان به معنای ارشاد و راهنمایی آنها به مصالحشان است.

١ \_ سورهٔ توبه، آيهٔ ٩١.

۲ ـ حرقوص بن زهیر، معروف به ابن ابی خویصره تمیمی که از سردمداران خوارج شد در جنگ حُنین خطاب به رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) گفت: ای رسول «اعدل یا رسول الله» حضرت رسول (صلی الله علیه و آله و سلم) بر آشفت که وای بر تو اگر من بیدادگر باشم چه کسی دادگر خواهد بود؟ عمر گفت: ای رسول خدا اجازه بده گردنش را بزنم! پیامبر فرمود: او را واگذار. سپس از خارجی شدن وی خبر داد؛ سرانجام وی از سر کردگان خوارج نهروان شد. (ر.ك: بجار، ج ۲۲، ص ۳۷).

٣ \_ النهاية في غريب الحديث و الأثر، «نصح»، ج ٥، ص ٤٣.

بنابراین، معنای نصیحت در کلام امیرالمؤمنین (علیهالسلام) که فرمود: «و أما حقّی علیکم... و النصیحة فی المشهد و المغیب» به معنای خیرخواهی و اطاعت است و منافاتی با مقام عصمت ندارد. چنانکه در قسمت اول نیز که فرمود: «فأمّا حقکم علی فالنصیحة لکم» نیز به معنای خیرخواهی است، لیکن این خیرخواهی گاهی در پند و اندرز جلوه میکند و گاهی در اَشکال و صور دیگر.

#### دعوتنامه كمال

متخلّق شدن به اخلاق الهی و خدایی شدن انسانها هدف رسالت انبیای الهی است: «تخلّقوا بأخلاق الله» آ. این، همان است که قرآن کریم از آن به عنوان نورانی شدن یاد کرده است: (کتاب ٔ أنزلناه إلیک لتخرج الناس من الظلمات إلی النور) آ، (هو الذی ینزل علی عبده ءایات بیّنات لیخرجکم من الظلمات إلی النور و إن الله بکم لرءوف رحیم ًا، یعنی رأفت و رحمت رحیمیه خداوند اقتضا میکند تا برای خارج کردنتان از ظلمتها و نورانی گردانیدن شما آیات روشنی را بر بنده برگزیده خود نازل کند. بنابراین، انسانها باید تخلّق به اخلاق الهی، نورانی شدن و رنگ خدایی پیدا کردن را بزرگترین و نهایی ترین هدف خویش قرار دهند؛ زیرا هرچه در این مسیر جلوتر بروند، به کمال خویش نزدیك تر می گردند.

مجموع معارف دینی که در سه گروه اعتقادات، احکام و اخلاق خلاصه میشود خواه در آیات و روایات فقهی و حقوقی آمده باشد، خواه در زیارتنامهها، مناجاتها و دعاها، در راستای همین هدف اساسی قرار دارد. به بیان دیگر:

١ ـ نهج البلاغه، خطبهُ ٣۴.

۲ \_ بحار، ج ۵۸، ص ۱۲۹. ۳ \_ سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۱.

ا ـ سوره ابراهيم، آيد ١

۴ \_ سوره حديد، آيه ٩ .

مخاطبان شرایع الهی، که همهٔ انسانها هستند، گاهی به صورت صریح و روشن به نورانی شدن و تخلّق به اخلاق الهی پیدا کردن دعوت شدهاند و گاهی به صورت ضمنی. بنابراین، پیام ضمنی یا صریح همهٔ معارف ادیان الهی رنگ خدایی پیدا کردن «صِبْعَة الله» است.

ذكر كمالات الهي و شمارش اسما و صفات حسناي او داراي دو ويژگي اصلي است:

۱ ـ برهان پذیر و مستدل بودن. حکما و فلاسفهٔ الهی در این مقام می گویند: خداوند، هستی محض است. وجود و هستی منشأ هر کمالی است. پس او دارای هر کمالی است د ذکر اوصاف کمال در پایان آیات قرآن کریم نیز استدلال بر اسما و افعالی است که در آن آیه ذکر شده است که اصطلاحاً آن را حکومت اسمای کلی بر اسمای جزئی می نامند. تفصیل این بحث، مجال دیگری می طلبد.

۲ \_ همراه بودن با دعوت. ذكر كمالات و اسما و صفات حسناى الهي به انگيزهٔ خودستايي نيست، بلكه اين ادعاهاى مبرهن و مستدل دعوت نامههاى خدا به بندگان سعادت طلب است كه خدا، چنين است شما نيز اين گونه باشيد.

اینکه ما را به خواندن دعای جوشن کبیر و اِحصای اَسمای الهی ٔ ترغیب و تشویق کردهاند، مقصود تلفظ محض و شمارش صِرف، نیست، بلکه غرض این است که آدمی با شمارش این اسما و صفات و آشنایی با مضمون و معنای آنها، خود

0 1 9

۱ ـ مرحوم حاجی سبزواری گوید: ...لأنه (الوجود) منبعُ كلِّ شرفٍ (شرح منظومه، الفریدة الأولی فی الوجود و العدم، غررٌ فی إصالة الوجود، ج ۲، ص ۴۶). خواجهٔ خطهٔ طوس (رحمهالله) نیز میگوید: و هو (وجود) خیرٌ محضٌ (کشف المراد، المقصد الاول، الفصل الأول، المسئلة السابعة). عالم عظیم الشأن حلّه (رحمهالله) در شرح كلام وی آورده است: إذا تأمّلنا كلّ ما يقال له خيرٌ وجدناه وجوداً... فحكموا بأن الوجود خيرٌ محضٌ و العدم شرٌ محضٌ و لهذا كان واجب الوجود تعالی أبلغ فی الحيريّة و الكمال من كلّ موجودٍ لبرائته عن القوة و الاستعداد...(همان).

٢ ــ ﴿إِن لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً... من أحصاها دخل الجنة... » بحار، ج۴، ص١٨٤.

را بسازد و به آنها متخلّق گردد. در واقع دعای جوشن کبیر و مانند آن، دعوتنامهٔ حق تعالی است.

راه رسیدن به کمالات را نیز رهیدن از غضب و شهوت و رسیدن به عقل معرفی کرده است؛ زیرا این رهیدن که در تبعیّت از حبیب خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) تجلی پیدا میکند انسان را به منبع حیات و هستی، یعنی حق تعالی، که منشأ همهٔ کمالات است، نزدیك کرده و محبوب او می گرداند: (قل إن کنتم تحبون الله فاتبعونی یحببکم الله) هرچه آدمی به منبع کمال نزدیك تر گردد، کمالات او بیشتر می شود. نزدیك شدن به خدای علیم، قدیر، کریم، حکیم و ... انسان را عالم، قادر، کریم، حکیم و ... انسان را عالم، قادر، کریم، حکیم و ... می شود، اگر آدمی چشم و گوش خود را به خدا بسپارد، مظهر «سیع» و «بصیر» می شود، اگر علم خود را در راه رضای او به کارگیرد، مظهر «علیم» می گردد، اگر ارادتی به محضر باری تعالی ببرد، مظهر «مرید» می شود و اگر ....

سر" سفارش به قصد قربت در انجام کارها تقرّب انسان به خدا و مظهر اسما و صفات الهی شدن است. در برخی روایات، غاز و زکات دو وسیلهٔ تقرب به خدا تلقی شده است: «الصلاة قربان کلِّ تقیّی الزیاة جُعلت مع الصلاة قرباناً لأهل الإسلام " دربارهٔ گاو، شتر یا گوسفندی را که با آداب و شرایط خاصی سر می برند و اصطلاحاً اُضحیه نامیده می شود، آمده است: «لأنه قربان الله عزّوجل ". هر یك از عبادات، رمز و رازی دارد که توجه به آن رمز و راز، موجب موفقیت بیشتر انسان در خودسازی و تکامل می گردد. قربانی در منا و غیر آن، سمبل ذبح تمایلات شیطانی و خواهش های نفسانی است. مرحوم استاد الهی قمشه ای در این

۱ ـ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۳۱. ۲ ـ نهجالبلاغه، حکمت ۱۳۶.

٣ \_ همان، خطبه ١٩٩، بند ٧.

۴ ـ گوشت قربانی مایهٔ تقرب به خدای عزوجلٌ میگردد (بحار، ج ۹۶، ص ۲۹۷، ح ۲۰).

زمینه چنین سروده است:

چون در منا رفتی ز خود بینی حذر کن \*\*\* بتراش سر، یعنی غرور از سر به دَر کن احرام بشکن جامهٔ تقوا به بَر کن \*\*\* نفس بهیمی ذبح کن هنگام قربان ا

هر یك از این عبادات، یعنی نماز، زكات، قربانی كردن و امثال آن تمثیل و ذكر مصداق است و گرنه «قربان» به هر چیزی گفته می شود كه موجب تقرّب بنده به خداوند گردد. از این جهت عمل عبادی و حتی غیر عبادی اگر به قصد قربت باشد، مایه تقرّب نازگزار نیست مایه تقرب انسان به خدا می شود و قربان اوست، اما اگر با قصد قربت همراه نباشد، حتی نماز نیز مایه تقرّب نمازگزار نیست و قربان نامیده نمی شود.

کمالاتی که در زیارتنامهها، خطبهها، نامهها و روایات برای ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) ذکر شده، ادعاهایی است که اولاً، برهانی و مستدل است؛ زیرا آن ذوات مقدس مظاهر کامل خدای سبحان هستند و هر کمالی که خدا به صورت ذاتی و استقلالی دارد آنها به صورت عرضی و تبعی دارند و به لحاظ تمامیّتشان در مظهریت، در مرحلهای از کمال هستند که بالاتر از آن مقدور ممکنات نیست.

ثانیاً، همراه با دعوت است. بدین بیان که به صورت صریح یا ضمنی گفتهاند: ما در سایهٔ اطاعت و بندگی خدا به افق اعلای کمالات دست یافتیم. شما نیز اگر دنبال کمال هستید باید از ما تبعیت کنید تا هرکدام در حدّ مناسب خود کامل شوید.

پیروی رسول حق، دوستی حق آورد \*\*\* پیروی رسول کن، دوستی خدا طلب شرع، سفینهٔ نجات، آل رسول، ناخداست \*\*\* ساکن این سفینه شو دامن ناخدا طلب ا

المان ال المان ال

۱ \_ كليات ديوان حكيم الهي قمشهاي، ص ۹۵۹، اسرار حج.

۲ ـ ديوان فيض كاشاني، ص ٣٢.

بنابراین، زیارتنامه نشانی بزرگ راه کمال است که انسان به کجا میتواند برسد و راه رسیدن به آن بزرگراه چیست. تعبیرات فراوانی در زیارتنامهها وجود دارد که مبیّن این مدعاست، مانند: أعلام التقی، منار الهدی، العروة الوثقی، نوره، برهانه، صراطه، أدلّاء علی صراطه، مصابیح الدُّجی، أئمة الهدی و....

## تولّی و تبرّی

یکی از بارزترین و برجسته ترین مشخصه های ایمان تولی و تبرتی است که حتی در نباتات و حیوانات به صورت جذب و دفع وجود دارد و در انسانها به صورت حب و بغض یا نفرت و ارادت جلوه می کند. هر حیوان یا درختی، دوست داشتنی ها و پسندیده های خود را جذب می کند و ناپسندها را از خود می راند و هر انسانی براساس بینش خویش برخی چیزها را پسندیده می داند و به آن محبت می ورزد و برخی دیگر را ناپسند می شمارد و مورد بغض و غضب خویش قرار می دهد. در روایات نیز حب و بغض معیار دین داری شمرده شده است. از حضرت امام باقر (علیه السلام) رسیده است: آیا دین داری چیزی جز محبت و دوستی اولیای خدا و بغض و دشمنی دشمنان الهی است؟ «هل الدین إلا الحب و البغض» ابو حمزه ثمالی از امام باقر (علیه السلام) فرمود: با دوستی ابو حمزه ثمالی از امام باقر (علیه السلام) فرمود: با دوستی دوستان خدا، دشمنی دشمنان او و همراهی با صادقان؛ قلت: أصلحك الله، أی شیء إذا عملته أنا استکملت حقیقة الإیمان؟ قال علیه السلام: «توالی أولیاء الله و تعادی أعداء الله و تکون مع الصادقین کما أمرك الله» در حدیث دیگری امام صادق (علیه السلام) آن را محکم ترین دستگیره ایمان معرفی کرده

من المائن عمود الزيار منيا دران الحي عاد حيالي الراز

<sup>&#</sup>x27; ـ بحار، ج ۶۵، ص ۶۳.

۲ \_ همان، ج ۲۷، ص ۵۷.

است. دستگیرهای که از نماز، روزه، زکات، حج، عمره و جهاد در راه خدا محکم تر است: «إنّ أوثق عری الإیمان الحبّ فی الله و البغض فی الله و توالی ولیّ الله و تعادی عدوالله» .

### لزوم همراهی تولی و تبری با یك<mark>دیگر</mark>

بدون تردید هیچ یك از تولی و تبری بدون دیگری كفایت نمیكند؛ نه با تولّی محض می توان به سعادت رسید و نه با تبریّ تنها می توان از شقاوت رهید. اسماعیل جُعفی به امام باقر (علیهالسلام) عرض كرد: شخصی محبت امیرالمؤمنین (علیهالسلام) را در دل دارد، لیكن از دشمن او تبریّی نمی جوید و می گوید: علی (علیهالسلام) نزد من محبوب تر است. امام باقر (علیهالسلام) فرمود: چنین كسی پریشان حال و آشفته خاطر است و دشمن محسوب می شود، پشت سر او نماز نگذار، او كرامت و ارزشی ندارد، مگر این كه از او بترسی و مجبور به تقیه باشی؛ قلت لأبی جعفر علیهالسلام: رجل یجب امیرالمؤمنین علیهالسلام و لا یتبراً من عدوه و یقول: هو احب الی مین خالفه فقال علیهالسلام: «هذا مخلط و هو عدو فلا تصل خلفه و لا كرامة إلا أن تتقیه» ا

کسی که به یکی از دو امر مهم، یعنی تولّی یا تبرّی تمسّك می جوید و به دیگری بی اعتناست، همانند کسی است که اقرار به وجود خدا و یگانگی او داشته باشد اما به بتها و آلهههای دروغین نیز بی میل نباشد یا همانند کسی است که به آیین بت پرستی کفر بورزد اما دل در گرو ایمان به خدا نداشته باشد. امام صادق (علیه السلام) فرمود: بنی امیه مردم را در آموختن توحید آزاد گذاشته بودند و مانع آن نمی شدند اما در آموختن ظرایف شرك و لطایف دوگانه پرستی مانع می شدند تا اگر مردم را وادار به



<sup>&#</sup>x27; \_ بحار، ج ۲۷، ص ۵۷.

٢ ـ وسائل، ج ٨، ص ٣٠٩، كتاب الصلاة، أبواب صلاة الجماعة، باب ١٠، ح ٣.

شرك عملی كردند، متوجه نشوند و آنان را اطاعت كنند؛ «إنّ بنی أمیة أطلقوا الناس تعلیم الإیمان و لم یطلقوا تعلیم الشرك لكي إذا حملوهم علیه لم یعرفوه» (علامه مجلسی (رحمهالله) در شرح این حدیث می گوید: چیزهایی مانند: انكار نص پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم)، خروج بر امام عادل، یعنی علی (علیه السلام)، سب آن حضرت، اظهار دشمنی با پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) و اهل بیت او و ... كه مردم را از اسلام و توحید خارج می كند و به شرك می كشاند، به آنان نیاموختند تا وقتی مردم را وادار به آن كردند، تر و عصیان نكنند .

تولی و تبری، همانند ایمان به خدا و کفر به طاغوت دو بال برای سلوك به سوی کمال و تعالی و ترقی است که هیچ یك به تنهایی کفایت از دیگری نمی کند و با یکی از آن دو نمی توان صعود کرد. همانند دو چشم است که برای پیمودن راه حق و رسیدن به سرچشمهٔ نور باز بودن و به کار گرفتن هر دوی آن لازم است. شخصی به امیرمؤمنان (علیه السلام) گفت: من در کنار دوستی شما فلان کس را نام یکی از دشمنان آن حضرت را ذکر کرد نیز دوست دارم. آن حضرت در جواب گفت: کنون تو اعور و یك چشم هستی که تنها فضایل ما را می نگری و به ما علاقه مندی. باید چشم دیگر تو باز باشد تا به وسیلهٔ آن رذایل دشمنان ما را نیز ببینی و به آنان بغض و کینه داشته باشی، لیکن این وضع دوام نمی یابد؛ زیرا حق و باطل و نور و ظلمت در یك جا نمی گنجد. در آینده یا هر دو چشم خویش را از دست می دهی و کور می گردی یا چشم دیگرت بینا می شود و بغض و کینهٔ دشمنان ما را نیز به دل خواهی گرفت؛ إن رجلا قدم علی أمیرالمؤمنین علیه السلام فقال: یا أمیرالمؤمنین! إنی اُحبّك و اُحب فلاناً و سی بعض أعدائه فقال علیه السلام: «أمی الآن فأنت أعور فإما أن تعمی و إما أن تصمی» ".

المال عادما المالي عادما المالي المالي عادما المالي المالي عادما المالي المالي المالي المالي المالي المالي الم المالي عادما المالي المالي المالي عادما المالي المالي عادما المالي عادما المالي المالي المالي المالي المالي ال

۱ \_ اصول کافی، ج ۲، ص ۴۵۱.

٢ ــ مرآة العقول، ج ١١، ص ٢٣٤.

٣ \_ بحار، ج ٢٧، ص ٥٨.

در بیان دیگری که از امام صادق (علیهالسلام) رسیده، تبری را نشانهٔ صداقت در محبت دانسته، فرمود: کسی که ادعای دوستی و محبت ما را دارد و از دشمنان ما براءت نمی جوید، در اظهار دوستی ما صادق نیست، بلکه دروغ می گوید؛ قیل للصادق علیهالسلام: إن فلاناً یوالیکم إلا أنه یضعف عن البرائة من عدویکم فقال علیهالسلام: «هیهات کذب من ادّعی محبّتنا و لم یتبریاً من عدوینا» (.

### محبت دوستان ائمه (عليهمالسلام)

افزون بر وجوب دوستى اولياى الهى، محبت دوستان آنها كه بر پيمان خويش پاى فشرده و وفادار ماندند مانند سلمان، ابوذر، مقداد، عمار و... نيز واجب است. امام صادق (عليهالسلام) فرمود: «... و الولاية للمؤمنين الذين لم يغيّروا و لم يبدّلوا بعد نبيّهم صلى الله عليه و آله و سلم، واجبة؛ مثل سلمان الفارسيّ و أبى ذرّ الغفاريّ و المقداد بن الأسود الكنديّ و عمّار بن ياسر و جابر بن عبدالله الأنصاريّ و حذيفة بن اليمان وأبى الهيثم بن التيهان و سهل بن حنيف و أبى أيّوب الأنصاريّ و عبدالله بن الصّامت و عبادة بن الصّامت و خزيمة بن ثابت ذي الشهادتين و أبى سعيد الخدريّ و من نجا نحوهم و فعل مثل فعلهم و الولاية لأتباعهم و المقتدين بهم و بهداهم واجبةً» للهيشم و الولاية لأتباعهم و المقتدين بهم و بهداهم واجبةً» للهيش و الولاية لأتباعهم و المقتدين بهم و بهداهم واجبةً» للهيشم و الولاية لأتباعهم و المقتدين بهم و بهداهم واجبة المقتدين بهم و بهداهم واجبة المقتدين بهم و بهداهم واجبة الله المقتدين بهم و بهداهم واجبة المقتدين بهم و بهداهم واجبة المقتدين بهم و بهداهم واجبة المقتدين بهم و بهداهم والمؤلدة لأتباعهم و المؤلدة لأتباعهم و المؤلدة لأتباعهم و المؤلدة للمؤلدة للم

جملهٔ «و الولایة لأتباعهم و المقتدین بهم و بهداهم واجبهٔ اشاره به این است که علّت این وجوب تبعیت و اقتدا از هدایت آنان است. بنابراین، در هر کس که این علّت وجود داشته باشد، ولایت و دوستی او واجب خواهد بود. در حقیقت، ولایت از آن تبعیت و اقتداست، نه دوستی شخص تابع و مقتدی. از اینرو اگر کسی که اهل اقتدا و پیروی از ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) است، گرفتار لغزش شود، محبت او به مقدار

من المائن عمرون ونيار منيا دران كي عاد حيا بي الرا

۱ \_ بحار، ح ۲۷، ص ۵۸.

۲ \_ همان، ص ۵۲، ح ۳.

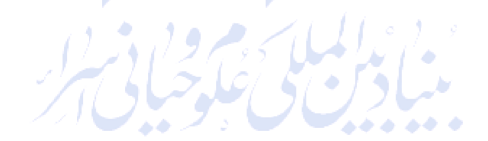
اقتدا و تبعیّتی که دارد لازم است. چنانکه تبرّی از لغزشهای او نیز ضرورت دارد.

ظهور تولّی و تبری در زیارت عاشورا نسبت به زیارتهای دیگر حالت ویژه و استثنایی دارد؛ زیرا زائر این زیارت نه تنها بر مقتدا و مراد خویش و سردار و ساقی عشق، یعنی حسین بن علی (علیهماالسلام) صد مرتبه سلام می دهد، بلکه بر فرزندان او و بر پروانههای عاشقی که گرداگرد شمع وجود سالار خویش گردیدند، در آتش ارادت به او سوختند و در آستان آن امام همام آرمیدند، نیز صد مرتبه سلام می دهد. از سوی دیگر نه تنها بر یزید که دست ناپاك ستم از آستین وی به درآمد و گلوی حق را به انگیزهٔ نابودی فشرد، لعن و نفرین می فرستد، بلکه بر تمام مشایعت کنندگان، همراهان، بیعت کنندگان، تابعان و خلاصه اولین کسی که بر پیشوایان نور ستم روا داشت و آخرین کسی که در این ستم پیشگی، آنان را تبعیت کرد، صدمرتبه لعن و نفرین دارد... . سر این سلام و لعن ویژه آن است که ستیغ نبرد امامت علوی و سلطنت اموی که استمرار نبرد اسلام و کفر است عاشوراست.

تذکر: همانطور که تخلیه مقدم بر تحلیه است تبری قبل از تولّی است لذا در زیارت عاشورا نخست تبری و لعن صورت می پذیرد، دوم تولی؛ هر چند ممکن است نسبت به دلباختگان ولایت تبری از دشمنان ولایت به منظور غبارروبی و گرد گیری از چهرهٔ شفاف مرآت ولایت باشد. نظیر نفی آلههٔ دروغین در کلمهٔ طیّبهٔ «لا إله إلا الله» که به منظور غبارروبی شرك است تا توحید مستقر و ثابت و اصیل، روشن و هویدا گردد.

جلوههای حب و بغض

حبّ و بغض در اَشکال و صور گوناگون ظهور و بروز میکند که حضور در جمع مشخص یا مکان معین از جملهٔ آنهاست. امروزه نیز شرکت در تظاهرات،



راهپیمایی، میتینگ و تجمعات حزبی به معنای اعلام موضع، وفاداری، ارادت و علاقه به گروه یا فکر و فرهنگ خاص و بیزاری از گروه مقابل است. بدین ترتیب زیارت، یکی از شیوههای اعلام موضع است؛ زیرا زائر با حضور خود در مقابل مزور یا در حرم او و تربّم عاشقانهٔ متن زیارت، جایگاه خود را روشن میکند که از جهت فکری، اعتقادی، سیاسی، اخلاقی، اجتماعی و ... به کدام جبهه وابستگی دارد و اگر در زمان مزور حضور می داشت در کجا، کنار چه کسانی و با چه کسانی نبرد میکرد. این جبهه گیری و اعلام موضع در قالب لعن و سلام جلوه میکند.

# پیشینهٔ سلام در قرآن

لعن و سلامی که در میان امت اسلام رایج است، ریشه در کتاب الهی دارد. پروردگار عالم عالی ترین تحیات را بر هدایت گران جوامع و بندگان صالح خود فرو می فرستد: (سلامٌ علی إبراهیم)، (سلامٌ علی نوح فی العالمین)، (سلامٌ علی إل یاسین) و ... آنگاه که نوبت به خاتم رسولان و فخر عالمیان، حضرت محمد بن عبدالله (صلی الله علیه و آله و سلم) می رسد، نه تنها خودش بر او سلام و صلوات می فرستد، بلکه مؤمنان را موظف کرده که به پیروی از خدا و فرشتگان، به آن حضرت سلام و صلوات بفرستند و بدین گونه یادش را گرامی و نامش را بزرگ دارند و ارادت خویش را به آستان وی ابلاغ کنند: (إن الله و ملائکته یصلون علی النبی یا أیها الذین ءامنوا صلوا علیه و سلموا تسلیماً).

بر ندالمهای مرود ادر الراس با در المهای علوصالی ارز

١ ــ سورهٔ صافات، آيهٔ ١٠٩:

٢ \_ سوره صافات، آيه ٧٩.

٣ \_ سوره صافات، آيه ١٣٠.

٤ \_ سوره احزاب، آيه ع٥٠.

این دستور، اختصاص به مؤمنان عصر نزول وحی ندارد، بلکه عام است و مؤمنان عصرهای بعدی تا قیام قیامت را شامل می شود. بدین ترتیب سلام به رسول اکرم، اختصاص به زمان حیات آن حضرت (صلی الله علیه و آله و سلم) ندارد و بعد از رحلت او نیز می توان به او سلام داد. چنان که قرآن کریم پس از رحلت انبیای بزرگ الهی به آنان سلام داده است و دربارهٔ یحیای شهید (علیه السلام) فرمود: سلام بر او روزی که می میرد: (و سلام علیه و یوم یموت ...) دنیز از زبان حضرت عیسی (علیه السلام) نقل کرده که این گونه به خود سلام داده است: (و السّلامُ علی یوم ولدت و یوم أموت و یوم أبعث حیّاً) .

از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) رسیده است: کسی که از راه دور به من سلام دهد، به من ابلاغ می شود و هر کس که نزد قبرم به من سلام دهد، می شنوم؛ «من سلّم عليّ فی شيء من الأرض أبلغته و من سلم عليّ عند القبر سمعته» ... و در روایت دیگری تصریح شده که این سلام به وسیلهٔ فرشتگان به آن حضرت ابلاغ می شود: «إن لله ملائکة سیّاحین فی الأرض یبلّغونی عن اُمتی السلام» ...

این سلامها، اختصاص به صالحانی، مانند ابراهیم، نوح و ... که در قرآن کریم از آنان نام برده شد، ندارد، بلکه عام است و هر کسی که در مسیر هدایت الهی باشد، مشمول آن است: (و السلام علی من اتبع الهدی)<sup>۵</sup>. بنابراین، سلامی که در قالب زیارت بر پیشوایان نور و امامان هدایت (علیهمالسلام) می فرستیم، چیزی جز پیروی از سنت قرآن کریم نیست؛ زیرا اصل سلام بر صالحان را تجویز کرده و سلام بر مردگان را نیز جایز دانسته است.

١ \_ سورهٔ مريم، آيهٔ ١٥.

۲ \_ سورهٔ مريم، آيهٔ ۳۳.

٣ \_ بحار، ج ٩٧، ص ١٨٢.

۴ \_ همان، ص ۱۸۱.

۵ \_ سوره طه، آيه ۲۷.

مراحل تولی و تبریی در زیارت جامعه

زائر بعد از بیان مراتبی از عبودیت و بندگی ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) در برابر خدای سبحان و ذکر نعمتهای ویژهٔ الهی به آنان به رسیدن آنان به مقام نهایی انسانیت و آیت کامل الهی بودنشان اشاره میکند و اقرار میکند که آن پیشوایان نور، بر اثر حق محوری محور حق شدهاند به گونهای که حق از غیر آنان نشأت نمی گیرد، در محور غیر آنان دور نمیزند و به غیر آنان باز نمی گردد. محو جمال محبوب و ذوب در کمالات او هستند. به گیرندهای شباهت دارند که صدایی از خود ندارد و هر صدایی که از آن به گوش میرسد، از دیگری است. بدین جهت هر کس به سخن آنان گوش دهد، به سخن خدا گوش داده و هر کس از کلام آنان بگریزد از گوش دادن به سخن خدا گریخته است. آنکه در صراطشان گام زند در صراط مستقیم الهی روگردانده است. از گام زدن در صراط مستقیم الهی روگردانده است. از این رو زائر عرضه می دارد هر کس ولایت شما را بپذیرد، ولایت خدا را پذیرفته است. هر کس با شما عداوت و دشمنی بورزد، با خدا عداوت ورزیده است. هر کس شما را دوست بدارد، خدا را دوست داشته است، هر کس بغض و کینهٔ شما را به دل گرفته است. هر کس به ریسمان شما چنگ بزند، به ریسمان خدا چنگ زده است؛ «من والاکم فقد والی الله و من عاداکم فقد عادی الله و من اعتصم بکم فقد أحب الله و من أبغضکم فقد أبغض الله و من اعتصم بکم فقد اغتصم بالله». بعد از این اقرار کلی نوبت به مراحل تولی و تبری

١ \_ مانند: المطيعون لله، القوامون بأمره، العاملون بإرادته و... .

٢ \_ مانند: اصطفاكم بعلمه، ارتضاكم لغيبه، اختاركم لسرّه، اجتباكم بقدرته، عصمكم الله من الزلل و....

٣\_مانند. فالراغب عنكم مارق و اللازم لكم لا حق و المقصّر في حقكم زاهق و الحقّ معكم و فيكم و منكم و إليكم و أنتم أهلُه و معدنه... .

#### مىرسد:

۱ ـ در نخستین مرحله اظهار می کند من در مقام نظر و اعتقاد، به شما و آنچه که شما ایمان آورده اید، مؤمن هستم چنان که به دشمنانتان و آنچه که شما کفر ورزیدید، کافرم: «مؤمن بکم و بما آمنتم به کافر بعدو کم و بما کفر تم به». نه تنها با جمله ٔ «اُشهد الله و اُشهدکم» شهادت ذات اقدس الهی و خود آن ارواح مقدس را دلیل صداقت خود در این اظهار ایمان معرفی می کند، بلکه با جملهٔ «مستبصر بشأنکم و بضلالة من خالفکم» اظهار می کند که ایمانش تقلیدی و کورکورانه نیست؛ زیرا از روی بصیرت و شناختی است که به خاندان عصمت و طهارت (علیهمالسلام) و دشمنانشان دارد.

۲ ـ در مرحلهٔ تصمیم گیری و عمل اظهار میکند: افزون بر همراهی در اعتقاد، در میدان عمل نیز با شما و دوستانتان هستم
 و همراهی با دشمنانتان را مبغوض میدارم: «موال لکم و لأولیائکم مبغض ً لأعدائکم و مُعادِ لهم».

۳ ـ در این مرحله، جدیت خود را در دو مرحلهٔ اعتقاد و تصمیم اعلام می کند و می گوید: عشق و ارادت من، عشق و ارادت یك مسلمان سلحشور و مرد میدان کارزار است. از این رو خود را برای جهاد و مبارزهٔ نفس گیر در راه فكر و عقیدهای که حقانیت آن را پذیرفته، آماده می کند و برای اعلام این آمادگی می گوید: برای دفاع از عقیدهٔ خود در جنگ و صلح با شما هستم، از این جهت هر اندیشه و عقیدهای که شما حق دانستید و برای اثبات و تحقق آن کوشیدید من نیز برای تحقق آن می کوشم و در مقابل، هر مکتب و فکری را که شما باطل دانستید و ابطال کردید، من نیز محققانه ابطال می کنم: «محقق با حققتم مبطل با ابطلتم». از این نیز فراتر می رود و می گوید: فقط با کسانی زندگی مسالمت آمیز خواهم داشت که تسلیم شما باشند:

، برالمال عمود اون الرا بنياد بن كالحاض المرار «سلمٌ لمن سالمكم» اما با كساني كه سر جنگ و نزاع با شما دارند، نبردي بيامان خواهم كرد: «حربٌ لمن حاربكم».

۴ ـ در این مرحله، که در واقع مرحلهٔ اعلام غایت مقاومت و پایداری در اعلام تولی و تبری است، با اشارهٔ اجمالی به مراحل سه گانهٔ گذشته به سراغ نتیجه می رود. این مراحل عبار تند از:

- الف) تسليم قلبي و اعتقادي؛ «قلبي لكم مسلّم».
- ب) تبعیت در مقابل تصمیم و اراده؛ «ورأیی لکم تبع».
- ج) آمادگی در صحنهٔ کارزار و یاریرسانی؛ «و نصرتی لکم معدّة».

اما نتیجهٔ این مقاومت و پایداری این است که: خداوند به وسیلهٔ ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) دین خود را زنده میکند؛ «حتی یحیی الله دینه بکم». دین، آب حیاتی است که هرگز مرگ به سراغ آن نمیرود؛ زیرا سخن خداست که به صورت وحی القا شده و چون خدای سبحان زندهٔ جاوید است: (الحیّ الذی لا یموت) کلام او نیز زنده و جاوید است. این، انسانها و جوامع انسانی هستند که گاهی بر اثر ارتباط با وحی زنده میشوند و گاهی بر اثر قطع رابطهٔ با آن میمیرند: (لینذر من کان حیّاً و یحق القول علی الکافرین) .

#### رنج سفر

هر زیارتی دارای فضیلت، اجر، سازندگی و… است، لیکن تردیدی نیست که اگر با مقدماتی همراه باشد به ویژه مقدمات مشقتآور دلیل روشن تری بر صداقت،

۱ \_ سمرهٔ فرقان آبهٔ ۵۸.

۲ ـ ما قرآن را نازل کردیم تا زندگان را بترساند و اتمام حجّت بر کافران باشد(سورهٔ یس، آیهٔ ۷۰). تقابل حیّ با کافر در آیهٔ مزبور بدین معناست که اگر کسی به کفر و الحاد اعتقادی گرفتار شود، از دیدگاه قرآن کریم مرده محسوب میشود.

محبت و ارادت زائر است و اجر، فضیلت و سازندگی آن نیز بیشتر خواهد بود. از این جهت سفر کردن از راه دور و نزدیك برای زیارت یار و دیدار دلدار و حضور در حرم او مورد تأکید و سفارش ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) است. چنانکه فقیهان اهل سنت نیز به استحباب زیارت شهدای اُحد و به ویژه سید شهیدان، حضرت حمزه (رحمهالله) که امروزه نیز بیرون شهر مدینه واقع شده است فتوا دادهاند: و یسن له أن یأتی متطهراً قبور الشهداء بأحد و یبدأ بسیدالشهداء حمزة رضی الله عنه دینانکه گرامی دخت رسول خدا، فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) هر جمعه، برای زیارت قبر عم بزرگوار خود به سوی اُحد بار میبست، در آنجا نماز میخواند و در کنار قبر وی گریه میکرد؛ کانت فاطمهٔ رضی الله عنها تزور قبر عمّها حمزة کل جمعه فتصلّی و تبکی عنده لی مرفق ارم (صلی الله علیه و آله و سلم)، بلال حبشی، آن حضرت را در رؤیا دید که به او می گوید: ای بلال! این چه جفایی است؟ [که از تو می بینم]؟ آیا هنگام آن نرسیده است که به زیارت من نایل آیی؟ بلال اندوهناك و هراسان بیدار گشت، سوار بر مرکب شد و راه طولانی مدینه را در پیش گرفت. آنگاه که نزد قبر رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) رسید گریه میکرد و چهره بر آن قبر مطهر می سایید. در این هنگام دو دسته گل رسول خدا، (صلی الله علیه و آله و سلم) رسید گریه میکرد و چهره بر آن قبر مطهر می سایید. در این هنگام دو دسته گل رسول خدا، (صلی الله علیه و آله و سلم) رسید گریه میکرد و بهره بر آن قبر مطهر می سایید. در این هنگام دو دسته گل رسول خدا،

#### شد رحال

فرقهٔ وهابیت که خود را در میان گروههای مختلف اسلامی پرچمدار توحید میپندارند و با همین شعار، چماق تکفیر بر سر سایر فرقههای اسلامی، حتی

۱ ـ الغدير، ج ۵، ص ۱۶۰.

۲ ـ همان، ص ۱۶۹، ح ۲۶، به نقل از سنن بيهقى و مستدرك حاكم.

۳ \_ همان، ص ۱۴۷.

گروههای اهل سنت، می کوبند معتقدند که مسافرت کردن برای زیارت جایز نیست و بر این ادعای خود استدلال به حدیثی می کنند که بخاری و مسلم نیشابوری در کتاب صحیح خود این گونه از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل کردهاند: بار بستن و کوچ کردن جایز نیست جز برای سه مسجد: مسجدالحرام، مسجدالأقصی و مسجد من؛ «...لا تُشَدُّ الرّحال إلّا إلی ثلاثة مساجد: مسجدالحرام و مسجدالأقصی و مسجدی هذ» .

این حدیث با صرف نظر از بحث سندی آن از جهات مختلف قابل مناقشه است:

۱ ـ شد الرّحال كنایه از سفر كردن است و از این جهت تفاوتی بین سفرهای طولانی و كوتاه نیست، در حالی كه در روایات متعددی از عبدالله بن عمر نقل شده است كه پیامبر اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) روزهای شنبه سواره و پیاده به مسجد قبا كه آن روز دهكده ای در چندكیلومتری مدینه بود میرفت و در آنجا دو ركعت نماز میخواند در وشن است كه این كار پیامبر اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) برخلاف حصر روایت مذكور است. بدون تردید نمی توان گفت: شد رحال به مساجد دیگر برای دیگران جایز نبود اما برای آن حضرت جایز بود؛ زیرا كسی نگفته است: جواز شد رحال به مساجد دیگر از خصایص النبی است در شاهدش آن است كه راوی این روایات، یعنی عبدالله بن عمر نیز پیوسته چنین میكرد: قال ابن دینار: و كان ابن عمر یفعله د.

۱ ـ صحیح بخاری، ج ۲، ص ۲۰ و ۵۷، ح ۱۸۶۴ و ۱۹۹۵؛ صحیح مسلم، ج ۴، ص ۱۲۷.

٢ ـ صحيح مسلم، ج ٢، ص ١٢٧، كتاب الحج، باب فضل مسجد القبا و فضل الصلاة فيه و زيارته.

۳ ـ خصایص النبی، در اصطلاح فقه به احکامی گفته میشود که با درنظر گرفتن شرایط ویژهٔ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) تنها برای او وضع شده بود، مانند: وجوب نماز شب، داشتن بیش از چهار همسر در یك زمان، حرمت ازدواج با همسران او پس از ارتحال آن حضرت، بدون احرام وارد مکه شدن و... رك: ایضاح الفواید، ج ۳، ص ۱۱.

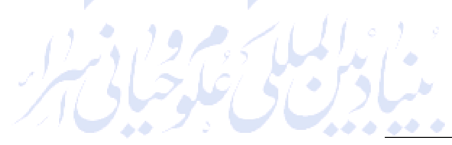
۴ \_ صحیح مسلم، ج ۴، ص ۱۲۷.

شاهد دیگر روایاتی است که مردم را به رفتن به مسجد قبا تشویق کرده و دو رکعت غاز در آن را برابر یك عمره دانسته است. علامهٔ امینی (رحمهالله) از منابع اهل سنت نقل کرده است که رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: هر کس از منزل خویش خارج شود و به این مسجد یعنی مسجد قبا بیاید و در آن غاز بخواند همانند کسی است که عمرهای انجام داده باشد: «من خرج حتّی یأتی هذا المسجد، یعنی مسجد قباء فیصلّی فیه کان کعدل عمرة» در این روایت آمده است: «هرکس خارج شود…» و در این جهت فرقی بین پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و دیگران نگذاشته است. افزون بر این اساساً روایت درصدد تشویق دیگران به رفتن به مسجد قباست. آیا می توان گفت: پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) مردم را به کاری غیر مجاز تشویق کرده است؟

۲ \_ اگر این روایت دلالت بر عدم جواز سفر کند، مقصود از آن سفر برای رفتن به سوی مساجد دیگری غیر از این سه مسجد است، نه سفر برای زیارت مشاهد مشرقه و مراقد مطهره؛ زیرا لازم است کلمهای در آن تقدیر گرفته شود تا مستثنامنه آن باشد و روایت معنای صحیحی پیدا کند. به یکی از دو صورت زیر می توان تقدیر گرفت:

الف) لا تُشدّ الرّحال إلى أى مكان إلا إلى ثلاثة مساجد...؛ مسافرت به هيچ جا جايز نيست مگر براى رفتن به سه مسجد... اين تقدير، هرگز صحيح نيست؛ زيرا هيچ كس فتوا به حرمت قام سفرهاى سياسى، تجارى، اقتصادى، تفريحى و... نداده است. آرى، سفرى كه به انگيزهٔ حرام باشد، مثل سفر به عنوان فرار از جبهه نبرد حق بر ضد باطل، فرار از طلبكار با امكان تأديه...، حرام است.

ب) لا تُشَدّ الرّحال إلى مسجد من المساجد إلا إلى ثلاثة مساجد...؛ مسافرت براى رفتن هيچ مسجدى از مساجد دنيا جايز نيست، مگر براى رفتن به سه مسجد... . البته اين تقدير مناسب مستثنا نيز هست. بدين ترتيب اين حديث



ارتباطی با سفر زیارتی به مشاهد مشرفه ندارد، بلکه به سفرهایی که به مساجد باشد، نظر دارد.

۳ \_ اگر روایت سند درستی داشته باشد، دلالت بر حرمت سفر نمی کند، بلکه ارشاد و راهنمایی به این نکته است که سفر برای رفتن به غیر از مساجد سه گانهٔ مذکور، سفری بی دلیل و بی فایده است؛ زیرا بقیهٔ مساجد دنیا نسبت به یك دیگر مساوی هستند و شد رحال به سوی یکی از آنها دلیلی ندارد. عالم بزرگ اهل سنت، ابو حامد غزالی بعد از ذکر فضایل مکه، مدینه و سرزمین مقدس (مسجد الاقصی و حوالی آن) می گوید:

بقیه ٔ سرزمینها از جهت فضیلت با هم مساوی هستند، مگر مرزهای کشور اسلامی که اقامت در آنجا دارای فضیلت بزرگی است. از این جهت (که سایر مکانها مساوی یك دیگر هستند) پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: «لا تشد الرحال إلّا إلی ثلاثة مساجد...». برخی از علما با استدلال به این حدیث فتوا به منع سفر زیارت مشاهد مشرّفه و قبور علما و صلحا دادهاند، لیکن برای من روشن نیست که چرا این گونه فتوا دادهاند. بی تردید «زیارت» مورد سفارش و دستور است. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: [در گذشته] شما را از زیارت قبور نهی می کردم [، لیکن اکنون] به زیارت قبرها بروید؛ «کنت نهیتکم عن زیارة القبور فزوروها و لا تقولوا هجرا» .

بنابراين، حديث «لا تُشدّ الرحال» مربوط به مساجد است و نظري

قبور زمانی صادر شد که مردگان مسلمان زیاد شدند.

به سفر زیارتی به مشاهد ندارد. سرّش آن است که غیر از سه مسجد مذکور، بقیهٔ مساجد مثل یك دیگر هستند و شهری نیست، مگر آن که دارای مسجد است. از این رو دلیلی ندارد که کسی از جایی به جای دیگر سفر کند تا در فلان مسجد غاز بخواند. آری، اگر جایی مسجد نداشته باشد، می توان به جایی که مسجد دارد، سفر کرد، بلکه می توان در جایی که مسجد دارد نقل مکان کرد. اما مشاهد مشرفه مساوی یك دیگر نیستند، بلکه برکت زیارت هر مشهدی به اندازهٔ درجهٔ صاحب آن مشهد نزد خداست.

#### سپس مي گويد:

ای کاش می دانستم آیا قائل به حرمت سفر به مشاهد مشرفه، قائل به منع سفر برای رفتن به زیارت قبور انبیای بزرگ الهی، مثل ابراهیم، موسی، یحیی و... (علیهمالسلام) است؟ چنین چیزی بسیار بعید است. اگر سفر برای زیارت قبور انبیا (علیهمالسلام) جایز باشد [که جایز است] سفر برای زیارت قبور اولیا، علما و صلحا نیز جایز خواهد بود (.

دو نکته در اینجا قابل توجه است:

الف) روایت «لا تشد الرحال..» به صورتهای دیگری نیز نقل شده است: «تُشَدُّ الرّحال إلی ثلاثة مساجد»؛ سفر می شود به سه مسجد مسجد ان رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) قال: «إنما یسافر إلی ثلاثة مساجد مسجد الکعبة و مسجدي و مسجد إیلیاء» مسجد إیلیاء مسجد این

۱ ـ إحياء العلوم، ج ۱، ص ۲۴۴. كتاب اسرار الحج، فصل اول، باب فضيلة المدينة الشريفة على ساير البلاد؛ در ج ۲، ص ۲۴۷. كتاب آداب السفر، باب اول نيز اشارهاي به مطلب كرده است.

٢ \_ صحيح مسلم، ج ٢، ص ١٢٧.

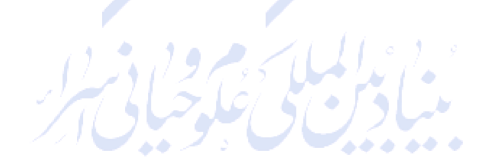
۲ ــ همان.

متن تأیید می کند احتمال غزالی را که گفته بود سفر کردن برای رفتن به سایر مساجد بی دلیل است.

ب) عالِمی همانند غزالی در میان اهل سنت از چنان جایگاهی برخوردار است که کلام او به آسانی قابل چشم پوشی نیست. نکتهٔ جالب توجه در گفتهٔ وی این است که نه تنها زیارت قبور انبیای الهی (علیهمالسلام) و سفر برای آن را جایز می داند. بلکه زیارت قبور اولیا، علما و صلحا و سفر برای این منظور را نیز جایز می داند. حال چگونه فقهای وهابی سفر برای زیارت قبر نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را جایز نمی دانند، روشن نیست.

۴ \_ اگر اصل مشروعیت چیزی اثبات شود، مقدمات منحصرهٔ آن نیز بدون تردید مشروع خواهد بود. تردیدی نیست که غاز خواندن در هر مسجدی از مساجد دنیا جایز است، چنان که تردیدی در مشروعیت زیارت قبور نیست (همانگونه که گذشت). بنابراین شبههای در جواز مسافرت برای رفتن به هر مسجدی از مساجد دنیا یا برای رفتن به سوی قبور مطهر و مراقد منور نیست، به ویژه آنکه بسیاری از روایات در صدد تشویق زیارت است. آری، ممکن است به ملاحظهٔ برخی مسائل دیگر، مانند نهی والدین که اصطلاحاً آنها را عناوین ثانویه می گویند حرمت پیدا کند. لیکن این حرمت، عارضی است و ارتباطی با اصل سفر ندارد، چنانکه هر چیز حلالی ممکن است به لحاظ عناوین ثانویه حرمت پیدا کند.

۵ ـ به نظر می رسد جعّالان جیر مخوار دستگاه اموی در ساختن و پرداختن این گونه احادیث ساکت و بی کار نبودهاند و آن را برای مخالفت با علاقه مندان به اهل بیت عصمت و طهارت (علیه مالسلام) ساخته یا پرداخته باشند تا مثلاً فضیلت مسجد کوفه را که حرم امیرالمؤمنین (علیه السلام) است مخدوش کنند؛ زیرا فضایل فراوانی برای مسجد کوفه نقل شده است. از امام صادق (علیه السلام) رسیده است: فرشتهٔ مقرّب، نبی مرسل و بندهٔ صالحی وجود ندارد، مگر آن که در مسجد کوفه غاز گزارده است. رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)



در شب معراج از آنجا عبور کرد، از پروردگار خویش اجازه گرفت و دو رکعت غاز در آنجا گذارد. یك غاز واجب در آن برابر هاست نماز ثواب دارد؛ «ما بقي ملك مقرّب و لا نبي مرسل و لا عبد صالح با و قد صلى فيه و إن رسول الله صلى الله عليه و آله و سلم مرّبه ليلة أسري به فاستأذن ربّه فصلى فيه رکعتين و الصلاة الفريضة فيه ألف صلاة و النافلة خمس مأة صلاة...» لا از امام باقر (عليه السلام) رسيده است: اگر مردم مي دانستند مسجد كوفه داراى چه فضايلي است از راههاى دور براى رفتن به آنجا زاد و راحله تهيه مي كردند. غاز واجب در آن معادل يك حج و غاز نافله خواندن در آن معادل يك عمره است؛ «لو يعلم الناس ما في مسجد الكوفة لأعدوا له الزاد و الرواحل من مكان بعيد، إن صلاة فريضة فيه تعدل حجة و صلاة نافلة تعدل عمرة "از امام رضا (عليه السلام) رسيده كه از پدرانش، از امير المؤمنين (عليه السلام) نقل كرده است: چهارتا از قصرهاى بهشتى در دنياست كه عبارتند از: مسجد النبي امير المؤمنين (عليه السلام)، مسجد بيت المقدس و مسجد كوفه؛ «أربعة من قصور الجنة في الدنيا: المسجد الحرام، و مسجد الرسول صلى الله عليه و آله و سلم)، مسجد بيت المقدس و مسجد الكوفة» ". آرى، اگر روايات مزبور به صورت اثباتى وارد شد شده باشد، چنان كه در دو روايت ديگر صحيح مسلم آمده است، اشكالى پيش غي آيد و به اصطلاح مى گويند: دو دليل شد شده باشد، چنان كه در دو روايت ديگر صحيح مسلم آمده است، اشكالى پيش غي آيد و به اصطلاح مى گويند: دو دليل شد شده باشد، بايك ديگر ندارند.

تذكر ١: در روايات ما نيز آمده است: «لا تُشدّ الرّحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، و مسجد رسول الله صلى الله عليه و آله و سلّم و مسجد الكوفة» أليكن

۱ ـ بحار، ج ۸۰، ص ۳۵۹. 🅊

۲ \_ همان، ص ۳۷۶.

۳ \_ همان، ج ۹۶، ص ۳۸۰.

۴ \_ همان، ص ۳۷۹.

وقتی این روایت را با سایر روایاتی که فضایلی را برای دیگر مساجد اثبات میکند ، جمع کنیم، به معنای اثبات کمال برتر برای مساجد سه گانه (مسجد الحرام، مسجدالنبی (صلی الله علیه و آله و سلم) و مسجد کوفه) است، ضمن آن که مساجد دیگر مورد اشاره و مانند آنها دارای فضایل مخصوص به خود است و برای ادراك آن فضایل، بار بستن و کوچ کردن (شد رحال) خوب است. در حقیقت این روایت، مانند «لاصلاة لجار المسجد إلا فی المسجد إلّا أن یکون له عذر و به علّه است که اشاره به نفی کمال از نماز در خانه دارد، ضمن آن که نمازش در خانه صحیح است.

عنوان شد رحال برای فراگیری حدیث و سایر رشته های علوم دینی در جوامع روایی مطرح است چنان که محد ثان بزرگ و دین پژوهان گرانقدر سختی سفرهای طولانی را تحمل می کردند تا حدیث یا مطلب دینی دیگری را بیاموزند.

٣: آيهُ نفر، طبق تفسير معروفِ آن سند معتبري است براي شدّ رحال جهت فراگيري علم.

۶ ـ گاهی برخی از وهابیها می گویند: ما برای ادراك فیوضات مسجدالنبی شد رحال می كنیم، لیكن وقتی كه آنجا رفتیم،
 قبر پیامبر اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را زیارت می كنیم. بنابراین، هم به فیض زیارت آن حضرت نایل می شویم و هم با محتوای حدیث شد رحال مخالفت نمی كنیم.

لیکن این سخن با سیرهٔ دراز دامن عالمان، متشرعان و زائران اسلامی هماهنگ نیست؛ زیرا:

الف) از صدر اسلام تاکنون رسم بوده که فرقه های مختلف اسلامی از نقاط دور و نزدیك به مدینه می آمدند تا قبر مطهر رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را زیارت کنند. نه می توان همهٔ

من المال عمود المال أن المال

۱ ـ مانند مسجدالاقصی (بحار، ج۹۶، ص۳۸۰)، مسجد بُراثا در بغداد (بحار، ج۹۹، ص۲۶)، مسجد سهله در کوفه و سایر مساجد آن (کامل الزیارات، باب ۸، ص۷۰: بحار، ج۹۷، ص۴۴) و....

این گروهها را متهم به شرك كرد و نه می توان گفت همهٔ اینها فقط برای غاز خواندن و ادراك فیوضات مسجد پیامبر اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شد رحال می كنند و به مدینه می روند. شاهدش آن است كه در هیچ برههٔ زمانی سابقه نداشته كه مردم برای ادراك فیوضات مسجدالاقصی به آن دیار بروند، با آن كه غاز خواندن در آنجا فضیلت فراوانی دارد.

ب) همانطور که گذشت گرامی دخت رسول خدا، فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) هر جمعه به اُحُد می رفت و بلال از شام برای زیارت قبر پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به مدینه رفت. کسی نمی تواند فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) یا موحّد بزرگ حبشی را متهم به شرك کند (معاذ الله).

#### اعتدال در ثناگویی

نه تنها تفریط، زشت و ناپسند است و آن را جز از جاهل و نابخرد نمی توان انتظار داشت، بلکه افراط و زیاده روی نیز منشأ و سرنوشتی غیر از این ندارد: «لا تری الجاهل إلا مفرطاً أو مفرطاً» از این رو امیرالمؤمنین (علیه السلام) از هر دو گروه کراهت داشت و یاران و اصحاب خود را از ارتکاب این گونه اعمال نهی می کرد: «هلك فی رجلان محب ً غال و مبغض قال» آ. شارح معتزلی نهج البلاغه آورده است: رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به امیرالمؤمنین (علیه السلام) فرمود: تو همانند عیسی بن مریم (علیه ماالسلام) هستی که از یك سو یهودیان او را مورد بغض و کینه قرار دادند و به مادرش بهتان زدند و از سوی دیگر نصرانی ها در اظهار دوستی به وی افراط کردند و او را از قدر منزلتش بالاتر بردند [و نسبت خدایی و پسر خدا بودن به او دادند]: «فیك مثل من عیسی بن مریم أبغضته الیهود فبهتت اُمّه و اُحبّته النصاری فرفعته فوق قدره» آبعضی از متعصبان

١ ـ ييوسته جاهل را اهل افراط يا تفريط مي بيني (نهجالبلاغه، حكمت ٧٠).

۲ ـ دو گروه دربارهٔ من هلاك شدند: دوستی كه در اظهار دوستی به من افراط و زیادهروی میكند و دشمنی كه در دشمنی با من تندروی داشته باشد(نهجالبلاغه. حكمت ۱۱۷).

٣ ـ شرح نهج البلاغه، ج ٨، ص ٢٨٥، شرح خطبه ً ١٢٧.

تندرو همانند خوارج نگون بخت و سیه رو آن حضرت را تا حضیض کفر پایین می آوردند و سرانجام به قصد تقرّب به خدا خون او را ریختند. در مقابل، عده ای از دوست غایان افراطی از روی عشق و علاقه، او را تا سر حدّ خدایی بالا بردند . اما خود آن حضرت پیوسته عبودیت و بندگی خدا را بزرگترین مشخصهٔ خویش می دانست: «إنّما أنا عبد من عبیدالله» و در برابر رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) خود را برادر و وزیر معرفی می کرد: «إنی لأخو رسول الله و وزیره» و گاهی نیز می فرمود: من غلامی از غلامان او هستم: «أنا عبد من عبید محمد صلّی الله علیه و آله و سلّم» .

۱ ـ متأسفانه در سالهای اخیر نیز مشاهده می شود برخی افراد در مقام مدّاحی و تناخوانی، خود را علی اللهی، زهرا اللهی، حسین اللهی و... معرفی می کنند و در مجالس و محافل عمومی این شعارها را به صورت رسمی و علنی مطرح می سازند و انگیزهٔ اصلی آنان مجلس گردانی، تحریك احساسات، بازی با عواطف مردم، اشك گرفتن از مردم و امثال آن است و گمان می کنند این كار، خدمت به اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) است. این افراد باید توجه داشته باشند که این کارها اولاً ، بهانه به دست دشمنان و مغرضان می دهد و زمینه سوء استفادهٔ آنها می شود، در نتیجه نه تنها خدمت به اهل بیت (علیهمالسلام) نیست، بلکه خیانت به آن پیشوایان نور و خیانت به مرام و مسلك آنان است. ثانیاً، اگر کسی از روی علم و عمد این کلمات را بر زبان آورد، به ارتداد منتهی می شود و ارتداد دارای حکم کلامی بسیار صعب است و احکام فقهی آن نیز قابل تحمل نخواهد بود. ثالثاً، این قبیل کارها اساساً با شیوه و مرام اهل بیت (علیهمالسلام) در تضاد است. امام صادق (علیهالسلام) به یکی از اصحاب خود فرمود: بنای بیش از اندازه نسازید که ویران می شود، یعنی دربارهٔ ما هر چه می خواهید بگویید، لیکن از حد تخلوق بودن بالا نبرید؛ «یا اسماعیل! لا ترفع البناء فوق طاقته فینهدم، اجعلونا مخلوقین و قولوا فینا ماشنتم» (بحار، ج ۲۵، ص ۲۷۹). امام صادق (علیهالسلام) در یعنی ابتدا سوگند یاد کرده که ما جز بنده و برگزیدهٔ خدا نیستیم و استقلالی در دفع ضرر و جلب منفعت نداریم. آنگاه کسانی را که دربارهٔ آنها غلو می کنند لعن دیمود: اینها با این کارهای خود نه تنها خدا را می آزارند؛ «...فوالله ما خیله علیه و آله و سلم) را در قبر آن حضرت و امیرالمؤمنین، فاطمه امام حسین، امام حسین، امام سجاد، امام باقر (علیهمالسلام) را می آزارند؛ «...فوالله ما غین بالحسین و علی بن الحسین و محمد بن علی صلوات الله علیهم...

\*\*Mary می می کردی می ۱۸۵۸.\*\*

۲ \_ بحار، ج ۲۶، ص ۶.

۳ ـ همان، ج ۳۸، ص ۲۴۰.

۴ \_کافی، ج ۱، ص ۹۰.

قبح افراط و تفریط و حُسن اعتدال و میانهروی اختصاص به ثناگویی و تمجید ندارد، بلکه در همهٔ امور جاری است. علمای اخلاق می گویند: اعتدال در هر خصلتی که غرض علم اخلاق، رسیدن به آن است همان خُلق متوسط پسندیده ای است که از دو طرف به خُلق مذموم احاطه شده است و اندکی انحراف، موجب خروج از این اعتدال می گردد و انسان را به افراط یا تفریط می کشاند. مثلاً «شجاعت» خُلق متوسط است که دو طرف افراط و تفریط آن مذموم است، اگر به افراط برسد، «تهور» است و اگر به تفریط برسد، «جُبن» است و ....

حضرت على (عليهالسلام) براى برحذر داشتن ديگران از غلو و افراط و نيز براى تواضع در برابر پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) از اظهار بسيارى از كمالات خود اجتناب مىكرد. در يكى از خطبههاى آن حضرت آمده است: به خدا سوگند! اگر بخواهم مى توانم محل ورود و خروج و همه كارهاى هر يك از شماها را بگويم، ليكن مى ترسم كه شما با شنيدن اين مطالب به رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) كفر بورزيد و مرا از او بالاتر بدانيد. از اين جهت غى گويم؛ «و الله لو شئت أن أخبر كل رجل منكم بمخرجه و مو بهه و جميع شأنه لفعلت و لكن أخاف أن تكفروا في برسول الله صلى الله عليه و آله و سلم» أ. پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) نيز از نقل همه فضايل حضرت على (عليهالسلام) خوددارى مى ورزيد و مى فرمود: اگر غى ترسيدم كه گروههايى از امت من درباره تو چيزى بگويند كه نصراني ها درباره عيسى بن مريم (عليهماالسلام) گفتند [، مانند خدا بودن، پسر خدا بودن، حلول خدا در او و...]، مطالبى را مى گفتم كه هركس آنها را مى شنيد و تو بر او مى گذشتى، خاك زير پايت را به قصد تبرك برمى داشت: «و الله لولا أنى أشفق أن تقول طوائف من أمتى مى شنيد و تو بر او مى گذشتى، خاك زير پايت را به قصد تبرك برمى داشت: «و الله لولا أنى أشفق أن تقول طوائف من أمتى فيك ما قالت النصارى فى ابن مريم، لقلت فيك اليوم مقالا ً لا تمر بأحدٍ من الناس إلا أخذوا التراب من تحت قدميك فيك ما قالت النصارى فى ابن مريم، لقلت فيك اليوم مقالا ً لا تمر بأحدٍ من الناس إلا أخذوا التراب من تحت قدميك للم كه» ."

من المائي عمود المنارك منيا دران الحي عاد حيا بي الرز

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ١٧٥.

۱ ــ شرح نهجالبلاغه، ج ۱۸، ص ۳۶۰، شرح حکمت ۱۱۳؛ بحار، ج ۳۸، ص ۲۴۷.

بنابراین، اعتدال و میانهروی یکی از ضروری ترین شرایط تعریف و تکریم آن ذوات نورانی و مقدس است. از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) رسیده است: بهترین مردم دربارهٔ من میانهروهایی هستند که به اعتدال و میانهروی پایبندند: «خیرالنّاس فی حالا ً النمط الأوسط فألزموه» این میانهروی در هرگونه ثناگویی ضرورت دارد: «الثناء بأکثر من الإستحقاق مَلَق ً و التقصیر عن الإستحقاق عی ً أو حسد ً.

#### زیارت جامعه و توهم غلوّ

سراسر زیارت جامعه، مملو از ذکر کمالات و فضایل ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) است و زائر با نهایت احترام و ادب در آستانشان اظهار ارادت، اخلاص، خضوع و خشوع می کند، لیکن هیچ گونه غلو و اغراقی در آن وجود ندارد؛ زیرا: اولا ، آنچه که در بیان بلند هادی امت (علیهالسلام) آمده، هدایت امت به بخشی از کمالات آن انوار پاك است و گرنه فضایل آن ذوات مقدس بیش از اینهاست. از اینجهت زائر در پایان این مثنوی بلند عشق به اظهار عجز رو می آورد تا خود را از امواج اقیانوس ناپیدا کرانهٔ فضایل و کمالات آنان برهاند و در یك جمله می گوید: سروران من! شما بیش از آنچه من شماره کردم هستید، لیکن من بیش از این نمی دانم و نمی توانم. پایان زیارت من، پایان من است و گرنه شما را پایانی نیست: «موالی لا اُحصی ثنائکم و لا اُبلغ من المدح کنه کم و من الوصف قدر کم…».

امام صادق (علیهالسلام) بعد از برحذر داشتن کامل عّار از غلوّ فرمود: شاید بتوانیم بگوییم: آنچه از علم ما که به شما می رسد چیزی جز الف غیر معطوفه نیست؛



١ \_ نهج البلاغه، خطبه ١٢٧.

۲ ـ ثناگویی و ستودن بیش از استحقاق و شایستگی تملّق و چاپلوسی است و کمتر از استحقاق ناشی از درماندگی یا حسادت است (نهجالبلاغه، حکمت ۳۴۷).

«...و عسى أن نقول: ما خرج إليكم من علمنا إلّا ألفاً غير معطوفة» علامه بجلسى (رحمهالله) مى گويد: «غير معطوفه» يعنى نصف حرف؛ زيرا در خط كوفى حرف الف، اين گونه نوشته مى شد (۱) كه نصف آن مستقيم و نصف آن معطوف بود و الف غير معطوفه، يعنى الفى كه فقط نصف مستقيم آن نوشته شده است د بنابراين، از بيست و هشت حرف زبان عربى، حتى به اندازه يك حرف آن نيز بيان نشده است.

۱ ـ بحار، ج ۲۵، ص ۲۸۳. ً

۱ \_ همان.

۳ ــ همان، ج ۳۶، ص ۳.

۴ ـ همان، ج ۹۷، ص ۳۷۳، زيارت على (عليهالسلام) در هفده ربيع الاول.

۵ ـ «معشارالعشر» به معناي يك صدم است، ليكن معناي كنايي از آن مراد است چنانكه در متن آمده است.

۶ \_ بحار، ج ۲۶، ص ۶.

ثانیاً، مرز غلو خارج کردن آنان در مقام تعریف و تمجید از دایره عبودیت است و گرنه ثناگویی در این محدوده هر گز غلو نیست. لذا فقهای بزرگوار شیعه ضمن فتوا به حرمت سجده برای غیر خدا گفتهاند: آنچه را که گروهی از شیعه به صورت سجده نزد قبر امیرالمؤمنین و ائمه (علیهمالسلام) انجام میدهند مشکل است که انسان قائل به جواز آن شود مگر آن که به قصد شکر خدای تعالی برای ادراك توفیق زیارت باشد؛ یحرم السجود لغیرالله تعالی... فما یفعله سواد الشیعة من صورة السجدة عند قبر أمیرالمؤمنین و غیره من الأئمة علیهمالسلام مشکل و آن ایقصدوا به سجدة الشکر لتوفیق الله تعالی لهم الاحراك الزیارة دورت علی (علیهالسلام) فرمود: ما را از مرز عبودیت خارج نکنید و به سرحد ربوبیت نرسانید، آن گاه هرچه میخواهید در فضیلت ما بگویید، لیکن بدانید که حق ثناگویی ما را ادا نخواهید کرد. از غلو کردن دربارهٔ ما بپرهیزید و همانند نصاری که دربارهٔ عیسی (علیهالسلام) غلو کردند نباشید، که من از غلو گنندگان بیزارم؛ «لا تتجاوزوا بنا العبودیة ثم قولوا ما شئتم و لن تبلغوا و إیاکم و الغلو کغلو النصاری فإنی بریء من الغالین» آ.

ثالثاً، یکی از آداب زیارت این است که زائران زیارت خود را با تکبیرات صدگانه شروع کنند، یعنی بعد از آنکه صدبار اعتراف به عظمت خدا کردند و او را از هر وصف و ثنایی برتر دانستند ، به ثناگویی اهل بیت (علیهمالسلام) و شمارش کمالات آنان

١ ــ العروة الوثقي، كتاب الصلاة، فصل ٣٠. مسئلهُ ٢٤.

۲ \_ بحار، ج ۲۵، ص ۲۷۴.

٣ ـ شخصى در حضور امام صادق (عليه السلام) گفت: الله اكبر. امام (عليه السلام) پرسيد: از چه چيز بزرگتر است؟ گفت: از هر چيز. امام (عليه السلام) فرمود: با اين بيان، خدا را محدود كردى. پرسيد: پس چه بگويم؟ فرمود: بگو، خدا بزرگتر از آن است كه به وصف درآيد؛ قال رجل عند الصادق عليه السلام: الله أكبر فقال عليه السلام: «ألله أكبر من أيّ شيءٍ»؟ فقال: من كلّ شيءٍ فقال عليه السلام: حددته فقال الرجل: كيف أقول؟ فقال عليه السلام: قل: الله أكبر من أن يوصف» (بحار، ج

بپردازند. مجلسی اول (رحمه الله) می گوید: تکبیرهای صدگانه برای تفهیم این نکته است که عظمت و کبریایی از آن خداست؛ لیدل علی أن الکبریاء و العظمة لله تعالی . محدث قمی (رحمه الله) نیز در ابتدای همین زیارت می گوید: شاید وجه تکبیر، چنان که مجلسی اول گفته، این باشد که اکثر طباع مایلند به غلو، مبادا از عبارات امثال این زیارات به غلو افتند یا از بزرگی حق سبحانه و تعالی غافل شوند یا غیر اینها .

همچنین زائر بعد از شمارش مقداری از کمالات به توحید ناب باز می گردد و شهادت به وحدانیت و یگانگی خدا می دهد، آن گونه که خود خدا، ملائکه و اولوا العلم شهادت می دهند: «أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شریك له کما شهدالله لنفسه و شهدت له ملائکته و اُولوا العلم من خلقه لا إله إلّا هو العزیز الحکیم». آن گاه به عبودیت و رسالت سرسلسلهٔ این کمالات، یعنی رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شهادت می دهد تا اقرار کند ما سوی الله حتی ائمه اطهار (علیهمالسلام) بر سر سفرهٔ کرامت آن بندهٔ برگزیدهٔ خدا نشسته اند و خود آن حضرت از برکت عبودیت به این کمالات رسیده است: «و أشهد أن محمداً عبده المنتجب و رسوله المرتضی ...». سپس ذکر فضایل آن پیشوایان نور را ادامه می دهد و در ضمن آن نیز همواره اقرار می کند که مرز میان واجب تعالی و ممکنات را درهم نریخته و هرگز ائمه (علیهمالسلام) را به سر حد وجوب نرسانده است. مثلا می گوید: شما (اهل بیت عصمت (علیهمالسلام)) به سوی خدا می خوانید و به او راهنمایی می کنید ...؛ «ایل الله تدعون و علیه تدلون و به تؤمنون ...».

مطیع فرمان الهی هستید، قیام به امر او میکنید، عامل به ارادهٔ او هستید و...؛ «المطیعون لله القوامون بأمره العاملون بإرادته...». شما را خداوند از لغزشها نگه

منا در المالي عاوم المالي المرار منا در المالي عاومالي الرر

١ ــ روضة المتقين، ج ٥، ص ٤٥٣.

٢ \_ مفاتيح الجنان، ص ٨٩٨، مقدمه زيارت جامعه كبيره.

داشت، از فتنه ها ایمن گردانید، از آلودگی پاك نمود و پلیدی ها را از شما دور گردانید و تطهیر تان كرد؛ «عصمكم الله من الزلل و آمنكم من الفتن و طهركم من الدنس و أذهب عنكم الرجس و طهركم تطهیراً». بنابراین، هیچگونه استقلالی برای ائمه (علیهمالسلام) در این زیارت مطرح نشده تا شبهه غلو پیش آید.

#### منشور امامت

زیارت جامعه، منشور بلند امامت و هدایت است که سیلگونه از کوهسار وجود هادی امت، حضرت ابوالحسن ثالث، علی بن محمد النقی (علیه و علی آبائه و ابنائه افضل الصلوة و السلام) سرازیر شده است. این منشور بلند، هرچند که در لباس شرح فضایل و کمالات انسانهای کامل و خلفای برجستهٔ الهی، یعنی اسرهٔ طاها و یاسین، ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) بیان شده است، لیکن معارف عمیق توحیدی ولایی آن بسان سیلی بنیان کن اساس شرك و دوگانه پرستی و بنیاد بیگانه گرایی را برمی کنکد و با پیشروی به سوی دشت و دَمَن امت اسلام، تشنه کامان حقیقت و معرفت ناب نبوی و ولوی را سیراب می کند.

#### زیارت جامعه همسنگ دعای جوشن کبیر

وزان زیارت جامعهٔ کبیره، وزان دعای جوشن کبیر ٔ است، یعنی همانگونه که در دعای جوشن کبیر، اسما و صفات فراوانی از خدا ذکر شده و خدا با هزار جلوه در

من الملك أو الملك أعلاجها في المسال. منا والملك أعلاجها في المسال.

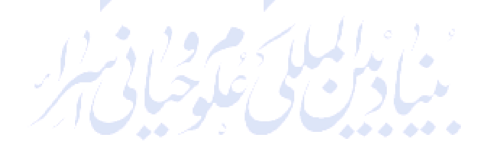
۱ ـ جوشن در لغت به سلاحی گفته میشود که شبیه زره است و از آهن ساخته میشود و با پوشیدن آن از حملات دشمن در امان میمانند. این دعای شریف از آن جهت جوشن کبیر نام گرفت که اگر کسی آن را بپوشد، یعنی به صفات و اسمای حسنای ذکر شده در این دعا متّصف و متخلّق گردد، از آماج تیرهای شركآلود شیاطین جنّی و انسی محفوظ میماند.

این دعا برون آمده تا دعاکننده او را با هزار دیده تماشا کند، معرفتش به او بیشتر شود و خود را بدان صفات متصف گرداند؛ امام هادی (علیهالسلام) نیز در این زیارت، ائمهٔ اطهار (علیهالسلام) را با جلوههای گوناگون معرفی کرده تا زائر، ائمه را از دریچههای مختلف تماشا کند و سپس آنان را الگو و اسوهٔ خویش قرار دهد و با تأسی به آنها بر تعالی و تکامل خود همت گمارد. به بیان دیگر، دعای جوشن کبیر، سفرهای است که مهمانان آن با هزار نوع غذای توحیدی پذیرایی میشوند، زیارت جامعه نیز سفرهای است که مهمانان آن با انواع گوناگون غذاهای امامشناسی مورد تکریم قرار می گیرند. بدین ترتیب دعای جوشن کبیر در مقام الوهیث و ربوبیث به انسان می فهماند که سراسر نظام هستی را اسمای حسنای الهی اداره می کند و جای خالی وجود ندارد تا غیر خدای سبحان ادارهٔ آن قسمت را بر عهده بگیرد. از این رو باید چشم طمع از غیر خدا فرو بست و به کسی جز او امیدی نداشت. زیارت جامعه نیز در مقام خلافت الهی و امامت، جایی خالی باقی غی گذارد تا دیگران آن را بر کنند. پس باید دست آز از دیگران کوتاه کرد و دیدهٔ امید به خانهٔ اهل بیت (علیهمالسلام) دوخت. چنان که دیگران نیز باید چنگال طمع از چنگاندازی به خلافت، کوتاه کنند؛ زیرا با بودن افضل، نوبت به مفضول نهی رسد. و با وجود معصوم مجالی بر ای غیر معصوم نخواهد بود.

بدون تردید هر کسی با دید خاص خود که ناشی از مقدار معرفت اوست به خدا مینگرد.

تو را چنان که تویی هر نظر کجا بیند؟ \*\*\* به قدر بینش خود هر کسی کند ادراك

یکی از دریچهٔ رحمت مینگرد و دیگری از دریچهٔ غضب، یکی از دریچهٔ عفو و اغماض مینگرد و دیگری از دریچهٔ انتقام، یکی از دریچهٔ مهر مینگرد و دیگری از



دریچهٔ قهر، یکی از دریچهٔ رزق مینگرد و دیگری از دریچهٔ شکر و... . به طور طبیعی عبادت افراد نیز براساس بینش و ادراکشان است: (و من الناس من یعبدالله علی حرف)'.

ذات اقدس الهی هرگز محدود به هیچ یك از این صفات نیست، بلکه «الله» است، یعنی مستجمع جمیع کمالات است. بر همین اساس، امام شناسان نیز در جریان امام شناسی مختلف هستند. برخی از مردم آنها را واسطهٔ رزق می دانند و برخی دیگر واسطهٔ آمرزش گناهان، گروه سوم می گویند: آنان ذریهٔ رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) هستند و گروه چهارم معتقدند که آنها وارث علم آن حضر تند و ....

به یقین هر یك از صفات امام معصوم دریچهای به سرچشمهٔ امامشناسی است، لیكن هرگز امام را نمی توان محدود به این صفات و كمالات كرد. امام، انسان كاملی است كه خلافت «الله» و جانشینی او را در نظام هستی برعهده دارد. سالار شهیدان، حضرت امام حسین (علیه السلام) هنگام اعزام سفیر خود، حضرت مسلم بن عقیل (علیه السلام) به مردم كوفه نوشت: «فلعمری ما الإمام إلا الحاكم بالكتاب، القائم بالقسط، الداین بدین الحق، الحابس نفسه علی ذات الله» «حبس بر ضفتی از ذات خدا» كه در بیان امام حسین (علیه السلام) آمده برای تذكر به ضرورت جامعیت امام است؛ زیرا اگر حبس بر صفتی از صفات خدا مطرح می شد و مثلاً می فرمود: «الحابس نفسه علی رحمة الله»

۱ ــ از میان مردم کسانی هستند که خدا را تنها بر یك حالت میپرستند (سورهٔ حج، آیهٔ ۱۱.).

۲ ــ اصطلاحاً گفته میشود: کلمهٔ «الله»، که به آن لفظ جلاله میگویند عَلَم است برای ذاتی که دارای همهٔ کمالات است، نه اینکه اشتمال همهٔ کمالات در معنای این کلمه اخذ شده باشد. به بیان دیگر، با این اسم مبارك اشاره میشود به ذاتی که برخوردار از همهٔ کمالات است، اما هر یك از سایر اسمای حسنای الهی اسم برای اشاره به صفتی خاص است، نه ذات باری تعالی. از اینرو هیچ اسمی جامعیت لفظ جلاله را ندارد (ربك: تسنیم، ج ۱، ص ۲۷۹، ذیل آیهٔ ۱ سورهٔ حمد).

۳ ـ به جان خودم سوگند! امام، کسی است که به کتاب خدا حکم و به قسط و عدل قیام کند، متدین به دین حق باشد و جان خویش را بر ذات خدا حبس کند (الارشاد، ج ۲، ص ۳۹).

يا «الحابس نفسه على غضب الله» و امثال آن، جامعيت لازم را نمي داشت و يك بُعدي ميشد.

همان طور که تماشاگر جلوهٔ خدا از تماشای او لذت می برد و راه تخلّق به اخلاق الهی را می آموزد، تماشاگر جلوه های انسان کامل و خلیفة الله نیز، از تماشای جمال و کمال او لذت می برد و الگو و اسوهٔ تکامل خویش را می یابد. بدین ترتیب دعای جوشن کبیر یك دوره کلاس توحید و خداشناسی است که معارف آن را امین وحی بر رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) القا کرده، زیارت جامعه نیز یك دوره امام شناسی است که هادی آل محمد (صلی الله علیه و آله و سلم)، حضرت امام علی النقی (علیه السلام) به رهپویان مکتب امامت و سالکان طریق ولایت آموخته است.

### سند زيارت جامعه

من المال عمود المال المالي عمود المالي منيا دران الحي عبوحيا في الرز غیر معصوم ممکن نبود، اطمینان مورد اشاره حاصل می شود و می توان به صدور آن از حجت بالغهٔ الهی مطمئن شد. متن زیارت جامعهٔ کبیره به گونهای است که هر منصفی صدور این معارف بلند را از غیر معصوم محال عادی می داند. افزون بر آن که خطوط کلی آن را با خطوط کلی معارف قرآن کریم که مرجع نهایی در بررسی روایات است هماهنگ می بیند و این، چیزی است که ما را از بحث سندی آن بی نیاز می کند.



السّلام عليكم؛ اسلام و درود بر شما....

«سلام» از «سَلِم» ضدّ خصومت و به معنای شدت موافقتی است که هیچگونه خلاف و نزاعی در بین نباشد. انقیاد، صلح، رضا و امثال آن از لوازم این معناست ً.

سلام به معنای سلامت است و «السلام علیکم» یعنی سلامت از جانب خدا بر شما [مخاطبان] بادً.

# آسان ترین ابزار تکریم

مبادلهٔ سلام هنگام مقابل شدن با دیگران، سادهترین، آسانترین و ارزشندترین وسیله برای ابراز ارادت، تکریم و تعظیم مخاطب و تحکیم پیوندهای اجتماعی است. سلام، نوعی تحیّت و درود است. اصل «تحیّت» به معنای طلب حیات برای مخاطب است، خواه حیات ظاهری باشد یا حیات باطنی، مادی باشد یا معنوی ً.

۱ \_«السلام» مبتدا، «عليكم» جارّ و مجرور و خبر آن است.

٢ ـ هو ما يقابل الخصومة وهو الموافقة الشديدة في الظاهر والباطن بحيث لايبقي خلاف في البين و من لوازم هذا المعنى مفاهيم الإنقياد والصلح والرضا (التحقيق.
 «سلم»).

٣ ـ السلام يكون بمعنى السلامة وقول الناس: السلام عليكم أي السلامة من الله عليكم (العين، «سلم»).

۴ \_ أما التحية: فمرجعها إلى طلب الحياة ظاهرة وباطنة، مادية ومعنوية لمن يُحيّى وهذا معنى الدعاء له بالسلامة المطلقة أو بالبقاء (التحقيق، «حي»).

در قرآن کریم آمده است: (تَحیّتهم فیها سلام) ؛ تحیت بهشتیان، سلام است. طبق این آیه، تحیت انواعی دارد که سلام، بهترین آنهاست. از این رو بهشتیان آن را انتخاب میکنند. به این ترتیب، سلامکننده به کمك سلام، حیات همراه با سلامت، یعنی کمال حیات نازل شده از جانب خداوند را برای مخاطب، طلب میکند و در واقع، معنای آن «سلام الله علیك» است؛ چون سلام از اسمای حسنای خداست: (هو الملک القدوس السلام) و مبدأ هر گونه سلام و سلامتی اوست:

اللّهم أنت السلام و منك السلام و لك السلام وإليك يعود السلام ؛ خدايا! سلام تويى و سلامتى از تو نشأت مى گيرد و از آن توست و به سوى تو نيز باز مى گردد.

از آنجا که خدای متعال سلام است، سلام و جوابی که میان دو نفر رد و بدل می شود (سلام علیك، علیك السلام) عبارت دیگری از (هو الأوّل و الاخر) است.

تذكر " ١: در معناى فقرات اين دعاى بلند مرتبه مي توان گفت:

الف) خداوند سلام است، یعنی تمام کمالهای آن ذات اقدس از آسیب عیب و گزند نقص سالم است.

ب) خداوند مبدأ فاعلى قام آثار سودمند و با بركت است پس مبدأ آغازين سلام نيز خداست.

ج) خداوند مالك تمام اسما و افعال و آثار و بالاخره مَلِك همهُ اشياست و سلام نيز يكى از مماليك اوست. بنابر اين، سلام در اختيار خداست.

۱ \_ سورهٔ يونس، آيهٔ ۱۰.

٢ \_ سوره حشر، آيه ٢٣.

٣ ـ مفاتيح الجنان، ص ٥١، تعقيبات مشتركه مناز. در تهذيب الأحكام، ج٤، ص٥٧ «يرجع» به جاي «يعود» آمده است.

۴ \_ سوره حديد، آيه ٣.

د) خداوند، انجام همهٔ اشیا و پایان تمام امور و مقصد و نهایت همهٔ سائران صائر و تمام سالکان متحوّل است. بنابر این، مرجع پایانی سلام نیز خداست. به بیان دیگر: چون سلام از کلمات طیب است و هر کلام طبّی به سوی خداوند صعود میکند: (إلیه یصعد الکلم الطیّب) و صعود همان قوس رجوع و عود به طرف خداست، لذا بازگشت هر سلام به سوی خداست.

تذكّر ۲: برخی سر تسمیهٔ خدای سبحان به «سلام» را چنین دانستهاند:

هر موجودی هر چه دارد به تسلیم الهی است و او چنین نعمتی را همراه با سلامت در اختیار آن موجود گذاشته و تسلیم او گردانیده است.لذا خداوند خود را به طور مبالغه در این وصف، سلام (به معنای مسلّم و سلام دهنده) نامیده است<sup>۲</sup>.

#### تحیت در عصر جاهلیت

تحیّت نسبت به یك دیگر، قبل از اسلام، یعنی در دوران جاهلیت نیز وجود داشت و به صورتهای مختلف گفته می شد، مانند: «حیّاك الله»؛ خدا تو را زنده نگه دارد، «أبیت اللعن»؛ از نفرین و دعای بد دیگران دور باشی (كنایه از این كه از كاری كه تو را مستوجب لعن، نكوهش و نفرین مردم گرداند، بر حذر باشی)، «أنعم صباحاً»؛ خوش گرداند بامداد تو را، «أنعم مَساءً»؛ خوش گرداند شامگاه تو را (معادل صبح بخیر و شب بخیر) و....

لیکن این تحیتها هم ناقص و یك بُعدى بود و هم در طول زمان با بعضي از

من المائي مرود وزرد سيادين کي عارضالي ارز

١ ـ سورهٔ فاطر، آيهٔ ١٠. ٰ

٢ ـ ما من موجود إلاّ و كلّ ما لَه بتسليم منه تعالى، فسمّى نفسه سلاماً مبالغةً في هذه الصفة (شرح الأسماء الحسني، ص ١١٢).

شوائب وثنیّت و رگههای استعباد جاهلی همراه شده بود. بدین گونه که همیشه باید مطیع نسبت به مطاع و طبقات پایین نسبت به طبقات بالا این تحیات را بگویند\. از اینرو در شریعت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)که یکی ازبرنامههای اساسی آن تلاش برای براندازی عادات جاهلیت و رسوم دوگانه پرستی است، مبادلهٔ سلام مرسوم گردید و مسلمانان موظف شدند سلامت محض را که هیچ عیب و نقصی، اعم از مرض، آفت، ذلت، حقارت، گزند دشمن، گمراهی در امور مادی و معنوی و خلاصه هیچگونه آسیب جسمی و روحی در آن نباشد برای یك دیگر طلب کنند و در واقع مجموعهای از دعاها را در یك جمله خلاصه گردانند، اگر چه تحیت از سنخ دعا نیست.

# سلام، تحيتي الهي

بهترین تحیتی که خدا برای انبیا (علیهمالسلام) و بندگان صالح خود دارد سلام است که گاهی آن را بدون واسطه میفرستد، نظیر (سلام علی نوح فی العالمین) ، (سلام علی إبراهیم) و گاهی از زبان یکی از اولیای خود، نظیر آنچه که از زبان کلیم خویش به بندگان صالح خود ابلاغ کرد: (والسلام علی من اتّبع الهدی) .

البته این سلام اختصاص به دنیا ندارد، بلکه در ملاقات با خدا در قیامت نیز بهترین هدیه و تحیتی که نصیب بندگان صالح می شود همین سلام است: (تحیتهم یوم یلقونه سلام)<sup>۵</sup>.

١ ـ رك: الميزان، ج ٥، ص ٣٢ ـ ٣٣ (كلام في معنى التحيّة). ذيل آيةُ ٨٤، سورهُ نساء.

٢ ــ سلام بر نوح در همهٔ عالمها (سورهٔ صافات، آيهٔ ٧٩).

٣ ــ سورهٔ صافات، آيهٔ ١٠٩ ூ

۴ ـ سلام و درود بر کسی که از هدایت الهی پیروی کند (سورهٔ طه، آیهٔ ۴۷).

۵ ـ تحیت آنان (بهشتیان) در روزی که خدا را ملاقات میکنند، سلام است (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۴۴). این آیه نیز نشان میدهد که تحیت انواعی دارد و سلام یکی از بهترین آنهاست.

فرشتگان نیز با سلام از بهشتیان استقبال کرده، آنان را به خوان گستردهٔ نعمت الهی دعوت میکنند: (قال لهم ْخَزَنَتُها سلام علیکم طِبْتم فادْخلوها خالدین) در همانگونه که در لحظهٔ احتضار، ارواح آنها را با سلام توفّی و قبض میکنند: (الذین تتوفّاهم الملائکة طیّبین یقولون سلام علیکم) در الفرند الله علیکم).

حاصل آن که: مؤمنان وارسته از هر کسی که با او مواجه می شوند تحیت و سلام دریافت می کنند، هم از ملائکه: (والملائکة ید خلون علیهم من کل باب \* سلام علیکم بما صبرتم) و هم از رفیقان و هم سفران به شتی خودشان: (تحیّتهم فیها سلام) اساساً چیزی جز سلام، گوش آنها را در آن دارالسلام نوازش نمی کند و از هرگونه کلام لغو، بیهوده و گناه آلود مبر هستند: (لا یسمعون فیها لغواً ولا تأثیماً \* إلا قیلا سلاماً سلاماً سلاماً) هستند: (لا یسمعون فیها لغواً ولا تأثیماً \* إلا قیلا سلاماً سلاماً)

قرآن كريم، بهشت را «دار السلام» معرفي ميكند: (لهم دار السلام عند ربهم)؟، (والله يدعوا إلى دار السلام).

دارالسلام یا به معنای دارالله است؛ زیرا سلام اسمی از اسمای حسنای خداوند است: (السلام المؤمن المهیمن)^ که جهت تکریم و تعظیم بهشت، آن را بدین

۱ ـ نگهبانان بهشت به آنان میگویند: درودتان باد، پاکیزه شدید، پس داخل شوید و جاودانه بمانید (سورهٔ زمر، آیهٔ ۷۳).

۲ ـ کسانی که فرشتگان جان آنان را میستانند، در حالی که طیب و طاهرند و به آنان میگویند: درودتان باد (سورهٔ نحل، آیهٔ ۳۲).

۳ ـ ملائکه از هر دری بر آنان وارد میشوند [و میگویند:] درودتان باد در مقابل صبری که کردید (سورهٔ رعد، آیات ۲۴ ـ ۲۳).

۴ \_ سوره يونس، آيه ١٠.

۵ ـ سورهٔ واقعه، آيات ۲۶ ـ ۲۵.

۶ ـ برای آنان در نزد پروردگارشان دارالسلام مهیاست (سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۲۷).

٧ \_ خداوند به دار السلام دعوت مي كند (سوره يونس، آيه ٢٥).

٨ \_ سوره حشر، آيه ٢٣.

نام خواندهاند چنانکه کعبه را بیت الله مینامند در این صورت، اضافه، لامیه و تقدیر آن دار سه است یا این که اضافهٔ «دار» به «السلام» اضافهٔ بیانیه است و به معنای خانهای است که سلامت محض باشد و ساکنان آن چیزی جز سلامت ندارند؛ زیرا هیچ آفتی اعم از درد، فقر، رنج، مرض، فراق از محبوب، مرگ، پیری، تغییر و زوال نعمت و در آنجا وجود ندارد.

با توجه به آنچه گذشت خداوند متعال به پیامبرش (صلی الله علیه و آله و سلم) که پیوسته تحت تربیت و تأدیب او بود فرمود: با این تحیت، مؤمنانی را که به مجلس تعلیم و تربیت تو حاضر می شوند، پذیرا باش؛ (إذا جائک الذین یؤمنون بایاتنا فقل سلام علیکم) بر همین اساس به ما نیز آموختند که هنگام شرفیابی به محضرشان حتی پس از ارتحال با جاری کردن همین تحیت بر زبانمان، ارادت و اخلاص خود را ابراز کنیم.

## سلام بر پیشوایان نور

به اعتقاد ما مرگ و حيات نبي اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) و ائمه معصومين (عليهمالسلام) يكسان است: اللهم إلي أعتقد حرمة صاحب هذا المشهد الشريف في غيبته كما أعتقدها في حضرته وأعلم أن رسولك وخلفائك عليهم السلام أحياء عندك يرزقون يرون مقامي ويسمعون كلامي ويردون سلامي وأنك حجبت عن سمعي كلامهم... ، خدايا! من در غيبت صاحب اين مزار و حرم شريف مانند حيات مبارك او معتقد به

۱ ـ از آن حضرت نقل شده که فرمود: «أدّبنی ربّی فأحسن تأدیبی»؛ پروردگارم تأدیب مرا بر عهده گرفت پس نیکو تربیتم کرد (تفسیر نورالثقلین، ج۵، ص۳۹۲. ح۲۹).

۲ ــ سورهٔ انعام، آيهٔ ۵۴.

٣ \_ مفاتيح الجنان، ص٥٣۴، فصل آداب زيارت، اذن دخول حرمهاي شريف.

احترامش هستم. خدایا! من میدانم که رسول تو (صلی الله علیه و آله و سلم) و خلفای تو (علیهمالسلام) زندهاند و پیش تو روزی میخورند، مرا میبینند، کلام مرا میشنوند و سلامم را جواب میدهند، لیکن تو کلام آنها را از گوش من یوشاندی.

على (عليه السلام) نيز از پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) نقل كرده است: «يموت من مات منا وليس بميّت» ا هركس از ما كه مى ميرد [به ظاهر] مى ميرد [ولى در حقيقت] مرده نيست.

# معناي حيات ائمّه (عليهمالسلام)

روشن است که این حیات و زنده بودن غیر از «زنده یاد»ی است که از نام نیك و پیش قدم بودن در كارهای خیر پدید می آید و سعدی با اشارهٔ به آن چنین سروده است:

سعدیا مرد نکونام نمیرد هرگز ۱۳۳۴ مرده آن است که نامش به نکویی نبرند

### نيز سروده است:

قارون هلاك شد كه چهل خانه گنج داشت \*\*\* نوشين روان نمرد كه نام نكو گذاشت آ و آن پير لاشه را كه سپردند زير خاك \*\*\* خاكش چنان بخورد كزو استخوان نماند زنده است نام فرّخ نوشين روان \*\*\* گرچه بسى گذشت كه نوشين روان نماند خيرى كن اى فلان و غنيمت شمار عُمر \*\*\* زان پيشتر كه بانگ بر آيد فلان نماند

۱ ــ نهج البلاغه، خطبهٔ ۸۷. ۲ ــ گلستان، باب اول، حکایت ۱۸، ص۳۵. ۳ ــ همان، حکایت ۲، ص۱۴. این حیات، حتی غیر از حیاتی است که حکما برای روح قایل هستند و میگویند: روح، فنا نمیپذیرد و آدمی با مرگ از عالَمي به عالَم ديگر منتقل ميشود، بلكه از سنخ حياتي است كه لسان الغيب با اشاره به آن گفته است:

> ما در پیاله عکس رُخ یار دیده ایم \*\*\* ای بی خبر ز لذّت ِ شرب مدام ما هرگز غیرد آن که دلش زنده شد به عشق \*\*\* ثبت است بر جریدهٔ عالَم دوام ما

این، حیاتی برتر از سایر حیاتهاست که اختصاص به اولیای خدا دارد و نمونهٔ آن را قرآن کریم برای شهدا اثبات کرده و فر مود:

هر گز مگویید کشته شدگان در راه [احیای دین] خدا مردهاند، بلکه آنان زندگانی هستند که شما نحوهٔ زندگیشان را درك غي كنيد؛ (ولا تقولوا لمن يُقتل في سبيل الله أموات بل أحياءٌ ولكن لاتشعرون) .

گاهی نیز چنین پنداری را باطل دانست و فرمود:

هرگز مپندارید که کشته شدگان در راه خدا مردهاند، بلکه آنان زندگانی روزیخور در نزد خدا هستند؛ (ولا تحسبن ّالّذین قُتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياءٌ عند ربّهم يُرزقون) .

بر اساس این آیه حیات شهید، حیاتی ویژه در پیش خداست که به طور طبیعی اختصاص به مؤمن خواهد داشت، در حالی که «زنده یاد» بودن و «نیك نام» شدن، اختصاص به مؤمن معتقد به خدا و قیامت ندارد، بلکه کفّار نیز می توانند نام نیك از خود به یادگار بگذارند. از سوی دیگر در آیهٔ قبل تصریح کرده که شما نمی توانید

۲ ــ سورهٔ بقره، آيهٔ ۱۵۴. 🥏 🔷 🧼 🍊

٣ \_ سوره آل عمران، آيه 189.

نحوهٔ زندگی شهید را ادراك كنید: (ولكن لاتشعرون)، در حالی كه زنده یاد بودن را هر كسی می تواند بفهمد و اساساً انسانهای غیر موحّد بیشتر به اخلاص و عمل كردن برای رضای خدا می اندیشند.

اگر شهید جبههٔ ایمان از چنین حیاتی برخوردار است، امامان نور به طریق اولی از این حیات و بلکه برتر از آن برخوردارند؛ زیرا نه تنها جملگی به شهادت رسیده و از این مقام برخوردارند، بلکه شهدا از برکت هدایت آنها به چنین فوز و فیضی می رسند.

شواهد دیگری نیز زنده بودن ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) را تأیید میکند.

الف) پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود:

هر کس مرا بعد از وفاتم زیارت کند، مثل آن است که در زمان حیاتم به زیارت من آمده باشد و در روز قیامت شاهد و شفیع او خواهم بود؛ من زارنی بعد وفاتی کان کمن زارنی فی حیاتی و کنتُ له شهیداً و شافعاً یوم القیامة'.

ب) اولیای الهی نه تنها زندهاند و کسی نزدیك مزارشان به آنان سلام دهد، میشنوند، بلکه از راه دور هم میتوان به آنان سلام داد: «من صلّی علیّ عند قبری سمعته و من صلّی علیّ من بعیدِ بُلّغتُه» ً.

امام صادق (عليهالسلام) فرمود:

اگر کسی از شما در نقطهٔ دوردستی قرار گرفت به گونهای که رفتن برای زیارت امام بر او شاق است، به پشت بام خانهٔ خود برود و دو

منا در المالي عبود النبيار منيا در المالي عبود النبي الرر

۱ \_ بحار، ح۹۷، ص۱۴۳.

۲ ـ کسی که نزد قبرم به من سلام کند، میشنوم و کسی که از دور به من سلام کند، به من میرسد (بحار، ج۶، ص۲۵۴).

ركعت نماز بخواند و با اشاره كردن به قبرهاى ما، سلام و صلوات بر ما بفرستد كه به ما خواهد رسيد؛ إذا بعُدت بأحدكم الشُّقّة ونأت به الدّار فليعلُ على منزله وليصلّ ركعتين وليؤم بالسّلام إلى قبورنا فإنّ ذلك يصل إلينا .

صحّت زیارت از دور و آگاهی آن ذوات نوری از چنین زیارتی نشان میدهد که حیات ائمّه (علیهمالسلام) حیات برتر است.

ج) آنان شاهد بر اعمال امّت هستند و در روز قیامت شهادت میدهند شهادت بر اعمال و تحمّل آن ملازم با حیات و ادراك است.

گفتنی است که همهٔ فرقههای اسلامی معتقد به این گونه حیات برای رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) هستند. حتی وهابیون حجاز نیز که خود را یگانه پرچمدار توحید ناب می دانند و سایر فرقههای اسلامی را مشرك می شمارند، چنین اعتقادی دارند. از این جهت آیه کریهٔ (یا أیّها الّذین ءامنوا لاترفعوا أصواتکم...) را بر روضهٔ منوّرهٔ آن حضرت ثبت کرده و همواره با ایما و اشاره از زائران می خواهند که حرمت پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را نگه دارند و صدای خود را در محضر آن حضرت بلند نکنند. بدین ترتیب، حیات و مرگ پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) یکسان است. یعنی مردهٔ آن ذوات نوری به منزلهٔ زندهٔ آنان است چنان که زندگی عدّهای از تبه کاران همانند مرگ است. همین طور خواب و بیداری آنها نیز مساوی است. امام صادق (علیه السلام) می فرماید:

ابوذر (رضوان الله تعالى عليه) دنبال پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) مىگشت. به وى گفتند: پيامبر در فلان باغ حضور دارد. ابوذر به سمت آن باغ

منا و المالي عادم المالي عادم المالي المالي عادم المالي عادم المالي عادم المالي عادم المالي المالي المالي المر معادم معادم المالي المالي عادم المالي عادم المالي عادم المالي عادم المالي عادم المالي المالي المالي عادم المال

١ ـ تهذيب الأحكام، ج ٤، ص١٠٣، باب ٤٧، ح ١.

٢ \_ سوره حجرات، آيه ٢.

اکنون با روشن شدن معنای سلام و مقصود از تسلیم، می توان فهمید که چرا غالب زیارتنامه ها یا همهٔ آنها با سلام شروع و در همهٔ قسمت های آن، تسلیم تکرار می شود.



۱ ـ مجمع الرجال، ج۲، ص۵۷، به نقل از رجال کشی، ج۱، ص۱۲۴ جملهٔ آخر در نهج الفصاحه، شمارهٔ ۱۱۸۰ آمده است.

۱ \_ مظاهر اسم مبارك «سلام»

سلام، اسمی از اسمای ذات اقدس باری تعالی است. سر" این نامگذاری آن است که معنای سلام و حقیقت آن بالاصاله مختص" خدای سبحان بوده، از او نازل می شود و به دیگران می رسد، ذکر آن موجب برکت و میمنت است، دوام ذکر آن سبب کثرت یاد و نام محبوب می گردد و شاید یکی از اسرار تأکید دین مقدس اسلام بر سلام کردن، همین امور باشد .

از آنجا که این اسم خارج از ذات اقدس ربوبی است و از مقام فعل او انتزاع می شود، مظهر طلب می کند و از اسمای فعلی خدا شمرده می شود کم بدین ترتیب منافاتی ندارد که این اسم مبارك، هم بر خدای سبحان اطلاق شود و هم بر مظاهر تام و قام او، مانند اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام).

از این رو نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در سفر معراج بعد از توجه و التفات به صفوفی از ملائکه و انبیا و مرسلین به آنها سلام کرد. خداوند متعال به او فرمود:

سلام، تحيت، رحمت و بركات تو و ذريهات هستيد؛ ... أنّ السلام والتحيّة والرّحْمة والبركات أنت وذريّتُك. "

۲ \_ وسيله ترفيع درجات

همهٔ ممکنات اعمّ از معصوم و غیر معصوم، به لحاظ قوس صعود در حال حرکت به

۱ \_ وجه تسمیهٔ دیگری در ص۱۷ گذشت.

۲ ــ راجع به اسماى فعلى و ذاتى ر.ك: شرح جملهٔ «أشهد ان لا إله إلا الله...».

٣ \_ كافي، ج٣، ص٤٨٤.

سوی کمال مطلق هستند و این کمالجویی و ترفیع درجه در بهشت نیز ظهور دارد:

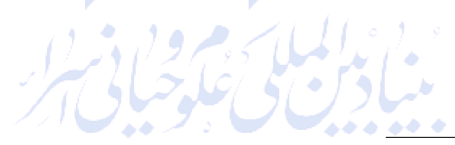
(أُولئک يُجْزون الغُرفة بما صبروا ويُلقّوْن فيها تحيّةً وسلاماً)'؛ آنان در مقابل صبر و شكيباييشان در دنيا به درجات عالى بهشت، پاداش داده مىشوند و در آنجا تحيت و سلام دريافت مىكنند.

از این رو سلامهای ما به معصومین (علیهمالسلام) سلام تکریمی و مایهٔ ترفیع درجاتشان است؛ چون سبب می شود که سلامت ویژهای از ناحیهٔ ذات اقدس باری تعالی به آنان افاضه شود. افزون بر این، برای خود سلامکننده نیز اجر، منزلت و رفعت درجه را همراه خواهد داشت.

تذکر: معنای ترفیع درجه این نیست که سلام ما به منزلهٔ مبدأ فاعلی و واسط بین خداوند و آن ذوات نورانی قرار گیرد تا در نتیجه ما واسطهٔ استفاضهٔ آنان شویم، بلکه خداوند در ظرف عرض ادب ما فیض ویژهای نازل میکند که بالاصاله به آن ذوات مقدّس میرسد و به تَبَع آنان، رشحات آن به ما میرسد.

به بیان دیگر: با وساطت آن انسانهای کامل دعای ما صعود میکند و به محضر الهی بار می یابد و از آن سو فیض الهی نیز به برکت وساطت آن ذوات نورانی نازل می شود و به ما می رسد. بنابر این، حلقهٔ واسطه بین واجب تعالی و ممکنات همواره آنها هستند و بس و ما هرگز نمی توانیم چنین وساطتی را عهده دار شویم.

ایجاد ظرف عرض ادب نیز اگر چه به صورت ظاهر به خود ما مربوط می شود، لیکن این عرض ادب با امکاناتی صورت می گیرد که خود آنان در اختیار ما گذاشتند. پیام دعاها و معنای مقارن با صلواتهای ما دربارهٔ ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) این است که خدایا! سیل رحمت خود را بر کوهسار وجود محمّد و آل (صلوات الله علیهم اجمعین) فرو فرست، تا سیلاب جاری از آن، جانهای تشنهٔ ما را سیراب کند.



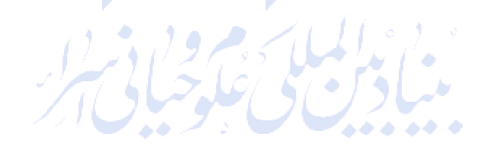
قثیل استاد علامهٔ طباطبایی (رحمهالله) در این باره چنین است:

اگر کسی دسته گلی را از باغ خود بچیند و به دیگری هدیه بدهد، می تواند بگوید: چیزی که از آن من بود به تو هدیه کردم امّا اگر نوکری که قام وجود و شئون او مربوط به مولایش است و از خود چیزی ندارد با اجازهٔ مولا و با استفاده از وقتی که باید در خدمت مولا باشد، دسته گلی را از باغ مولا بچیند و تقدیم او کند، هرگز نمی تواند بگوید: چیزی که تو نداشتی من آن را به تو اهدا کردم، بلکه مولا می تواند بگوید: وسیلهٔ توفیق تو را من فراهم کردم.

کاری که خدمتگزار در اینجا انجام داده، چیزی جز اظهار ادب کردن در محضر مولا نیست. صلواتها و دعاهای ما در حق ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) شبیه قسم دوم است، نه قسم اول.

### ٣ \_ تحكيم بخش پيوندهاي اجتماعي

هر جامعهای براساس بینش و منش خاص خود نوعی تحیت دارد، مانند: خم شدن، تکان دادن سر، بلند کردن دست، برداشتن کلاه و.... اسلام، که دین دنیا و آخرت است، در کنار دستوراتی که برای تأمین سعادت اخروی داده، برنامههایی نیز برای حُسن ادارهٔ دنیای مردم ارائه کرده است. از آنجا که انسان موجودی اجتماعی است و قادر بر زندگی در غیر اجتماع نیست، برنامههای ویژهای برای تحکیم پیوندهای اجتماعی ارائه کرده که سلام کردن یکی از بهترین آنهاست. لذا این عامل اساسی در کنار سایر عوامل عاطفی، مورد تأکید و سفارش اسلام قرار گرفته است. امیرالمؤمنین (علیهالسلام) از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل کرده است: مسلمان شش حق بر برادر مسلمان خود دارد؛ إن للمسلم علی أخیه المسلم من المعروف ستّاً.



- الف) يسلم عليه إذا لقيه؛ هنگام بر خورد، سلامش كند.
- ب) ويعوده إذا مرض؛ وقتى مريض شد عيادتش كند.
- ج) ويسمّته إذا عطس؛ وقتى عطسه كرد، او را تسميه كند، يعنى به او «يَرحَمُكَ الله» بگويد.
  - د) ویشهده إذا مات؛ وقتی مُرد کنار جنازهاش حاضر شود و در تشییع او شرکت کند.
    - ه) ويجيبه إذا دعاه؛ وقتى او را فراخواند دعوتش را مورد اجابت قراردهد.
- و) ویحب ّله ما یحب لنفسه ویکره له ما یکره لنفسه ٔ؛ آنچه برای خویش دوست دارد برای او نیز دوست بدارد و آنچه که برای خود نمی پسندد برای او نیز نیسندد.
- بر اثر اهتمامی که اسلام به این ادب اجتماعی، یعنی سلام دارد برای ترغیب مسلمانان، در کنار تشویق از توبیخ نیز بهره جسته است. در بُعد تشویق فرمود:
- مجموع يك سلام و جواب هفتاد حسنه دارد، شصت و ئه حسنه براى سلامكننده و يكى براى جواب دهنده نوشته مى شود؛ للسلام سبعون حسنة، تسع ً وستّون للمبتدي وواحدة للرّاد ً.

در بعد توبیخ فرمود:

بخيل كسى است كه در سلام كردن بخل ورزد؛ البخيل من بخل بالسلام .

ه عهد.

۱ \_ بحار، ج۷۳، ص۵، ح۱۵.

۲ \_ همان، ج۷۵، ص ۱۲۰، ح۱۷

٣ \_ همان، ح١٨.

#### ۴ \_ افشای سلام

همان طور که سلام کردن یکی از عوامل تحکیم پیوندهای اجتماعی است، برخی از کاستیها و بی توجهیها در مورد آن، نظیر انتظار سلام و توقع احترام از دیگران، آهسته سلام کردن، جواب ندادن سلام و امثال آن ممکن است نقش تخریبی داشته باشد و نه تنها مایهٔ اُلفت و صمیمیت نشود، بلکه کینه و عقده نیز فراهم آورد. از این رو دین مقدس اسلام توصیه کرده است:

۱ ــ انتظار سلام از کسی نداشته باشید، بلکه سعی کنید در سلام کردن از دیگران سبقت بگیرید و بدانید ابتداکنندهٔ به سلام به خدا و پیامبرش اَولی و نزدیکتر است؛ «البادي بالسلام أولی بالله وبرسوله» (.

۲ \_ همیشه با صدای بلند سلام کنید و جواب آن را به گونهای بگویید که طرف مقابل بشنود؛ زیرا نشنیدن او چه بسا مایهٔ کدورت می شود.

٣ \_ اگر به كسى سلام كرديد و جواب شما را نداد، نگوييد به من بىاعتنايى كرده است، بلكه احتمال بدهيد جواب داده ولى شما شما نشنيده ايد. نيز اگر هنگام برخورد با كسى از او سلام دريافت نكرديد به دل نگيريد. شايد سلام كرده، ولى شما نشنيده ايد؛ عن الصادق عليه السلام: «إذا سلَّم أحدُكم فليُجْهر بسلامه، لا يقول: سلّمت فلم يردّوا عليّ ولعلّه يكون قد سلَّم ولم يُسْمعهم فإذا ردّ أحدُكم فليُجْهر بردّه ولا يقول المسلم سلَّمتُ فلم يردّوا عليّ...» .

دین مبین اسلام نه تنها در مورد اصل سلام کردن، سبقت گرفتن در سلام و جهر به آن تأکید کرده، بلکه سفارش ویژهای در مورد افشای سلام نیز دارد. افشای سلام

من المائي عمود الزيار منيا دران الحي عاد حيا الحي الرار

۱ \_ بحار، ج ۷۳، ص ۱۱؛ اصول کافی، ج ۲، ص ۶۴۵، ح ۸.

۲ \_ اصول کافی، ج۲، ص۶۴۵، ح۷.

آن است که انسان به هر کسی بر خورد کرد سلام کند. امام صادق (علیهالسلام) می فر ماید:

من التواضع أن تسلّم على من لقیت ! از علایم و نشانههای تواضع این است که به هر کس که برخورد کردی سلام کنی. بنابراین، منظور از افشای سلام، با صدای بلند سلام کردن نیست، بلکه تعمیم دادن و همگانی کردن آن است ! زیرا ممکن است مطلبی سرّی یا غیر سرّی به صورت نجوا و در گوشی گفتن افشا شود بدون آن که جهر و سر و صدایی در کار باشد. این سنت حسنه، یعنی افشای سلام نه تنها مایه تحکیم پیوندهای اجتماعی می گردد، بلکه از فضیلت معنوی ویژهای نیز برخوردار است. امام صادق (علیه السلام) از پدران خود نقل کرده که رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمودند: در بهشت غرفههای بلورینی است که بیرون آن از درون و درون آن از بیرون قابل مشاهده است. کسانی از امت من در این منازل سکونت دارند که پاکیزه کلام، اطعام کننده و سفره دار باشند، افشای سلام کنند و آنگاه که مردم در خوابند نماز شب به جای آورند و تهجد داشته باشند. آنگاه فرمود: افشای سلام این است که انسان به هر مسلمانی که برخورد می کند در سلام کردن بخل نورزد؛ عن الصادق علیه السلام عن آبائه علیهم السلام قال: قال رسول الله صلّی الله علیه و آله وسلّم: «إنّ فی الجنة غرفاً یُری ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها، یَسکنها من اُمتی من اُطاب الکلام واطعم الطعام وافشی «اِن فی باللیل والناس نیام ثمّ قال: افشاء السلام اُن لا یبخل بالسلام علی اُحدِ من المسلمین» آ.

۱ ــ بحار، ج۷۳، ص۳، ح۴. ۲ ــ الإفشاء أن يسلّم على من لقى كائناً من كان (تفسير صافى، ج ۱. ص ۴۴۱، ذيل آيهٔ ۸۶ سورهٔ نساء).

۳ ـ بحار، ج۷۳، ص۲، ح۲.

در دعای روز هشتم ماه مبارك رمضان میخوانیم:

اللّهم ّارزقنی فیه رحمة الأیتام واطعام الطعام وافشاء السلام وصحبة الکرام ؛ خدایا! ترحم بر یتیمان، اِطعام طعام، افشای سلام و مصاحبت و همراهی با کریمان را روزی من کن.

بنابراین، بلند سلام کردن یك مطلوب و افشای سلام مطلوبی دیگر است.

# ۵ ـ سلام در ابتدای برخورد

شروع این زیارت و سایر زیارتها با سلام به مخاطب، درسی عملی به زائر است که هرگونه تخاطبی باید با سلام شروع شود. امام صادق (علیهالسلام) می فرماید: «السّلام قبل الکلام» ۲. در روایتی از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آمده است:

من بدأ بالكلام قبل السلام فلا تُجيبوهُ ؟؛ كسى كه قبل از سلام به سخن گفتن بپردازد، جوابش را ندهيد. در روايت ديگرى آمده است: لا تدعُ إلى طعامِكَ أحداً حتى يُسلّم ً؛ كسى را قبل از آن كه سلام كند به غذايت دعوت نكن.

#### ۶ \_ چند نکته

با توجه به این که بدن مادی رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) از این دنیا رحلت کرده و آن ذوات نورانی در عالم برزخ حضور دارند، چند نکته دربارهٔ سلام به آنها و جوابشان به سلام زائران، قابل توجه است:

۱ ــ مفاتیح الجنان، ص۴۲۴، دعاهای روزهای ماه مبارك رمضان. ۲ ــ بحار، ج۷۳، ص۱۲، ح۴۶. ۳ ــ همان، ص۳، ح۶.

۴ \_ همان.

الف سلامی که نمازگزار در پایان عبادت خود به رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) می دهد و نیز سلامی که زائر در آغاز زیارتش به ولی خدا دارد در صورتی که واجد نصاب ادب باشد نه تنها به سمع آن دوات مقدس می رسد و آن را می شنوند، بلکه چون مظهر خدای سمیع الدعاء هستند اثر خاص، بر آن متر تب می کنند.

ب سلام دارای مراتبی است؛ زیرا سلامکنندگان دارای درجات متعدد هستند. جواب انسان کامل و معصوم، خواه رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و خواه امام (علیهالسلام) به تفاوت مراتب سلام متفاوت خواهد بود، یعنی سلامت و امن خاصی که توسط آن اولیای الهی از خدای سبحان دریافت می شود و به نمازگزار یا زائر می رسد، متفاوت است.

ج سلام کردن به مخاطب زنده و دارای حیات ظاهری حکم فقهی خاص خود را دارد که همان وجوب جواب سلام است، لیکن از کسی که رحلت کرده و حیات مادّی ندارد، احکام اعتباری دنیا و آثار فقهی خاص این نشئه متوقع نیست. چنان که غاز، روزه، امر به معروف، نهی از منکر و… از او متوقع نیست؛ کسی انتظار ندارد که اگر کسی در حرم مطهر امام معصوم (علیه السلام) مرتکب گناهی شد، امام معصوم (علیه السلام) هر چند که زنده، ناظر و قادر است او را نهی از منکر کند. بنابراین، غی توان از چنین افرادی انتظار جواب سلام داشت، بلکه در چنین مواردی انتظار می رود که در برابر سلام و عرض ارادت زائران، آنان را از آثار ویژهٔ عالم برزخ، مانند شفاعت، وساطت در فیضهای مخصوص الهی و امثال آن جره مند کنند. البته برخی از صاحب دلان، هنگام تشرّف به حرم مطهر امامان و سلام دادن به آنان، پاسخ سلام خود را از آن بزرگواران شنیدند، لیکن روشن است که آن پاسخ، صبغهٔ فقهی ندارد، بلکه از مصادیق فیضهای ویژه و همراه با برکات خاص است.



۱ ــ«سميع الدعاء» بودن بدين معناست كه خداوند به دعاى انسان ترتيب اثر مىدهد و خواستهٔ او را برآورده مىكند، نه اين كه صرفاً گفتار دعاكننده را مىشنود (براى تفصيل بيشتر رك: حماسه و عرفان، ص ۱۸۱).

يا أهل بيت النبوّة: اي اهل بيت نبوّت.

«أهل» در لغت به معنای انس همراه با تعلق خاطر و وابستگی است در بنابراین، همسر، فرزند، نوه، داماد و... اهل انسان به حساب می آیند. چنان که استعمال اهل الکتاب، اهل الانجیل، اهل المدینه، اهل الذکر، اهل التقوی، اهل النار و امثال آن با در نظر گرفتن همین انس، تعلق و وابستگی است. شدّت و ضعف در اهلیت، به شدّت و ضعف در انس و تعلق بستگی دارد. از این رو ممکن است از کسی که وابستگی و تعلقی با او نیست، سلب اهلیت شود هر چند که جزو فرزندان انسان دارد. از این کو نه که خدا به حضرت نوح (علیه السلام) فرمود: (إنّه لیس من أهلک) ؛ او (فرزندت) از اهل تو نیست. «بیت» به معنای خانه است، جایی که انسان شبانگاهان در آنجا پناه می گهرد".

«نبوّت» مصدر «نبو» به معنای رفعت است. برخی از انسانها را از آن رو «نبیّ» میگویند که از جهت روحانی و معنوی، رفعت مقام مخصوصی پیدا کرده، بر دیگران برتری یافتهاند، گرچه در خصوصیات انسانی مانند سایر مردم باشند ً.

١ \_ هو الا قنس مع الإختصاص والتعلق... (التحقيق، «أهل»).

٢ \_ سوره هود، آيه ۴۶.

٣ \_ مأوى الإنسان بالليل (مفردات، «بيت»).

۴ ــ ارتفاع شيء في مورد يتوقع فيه الإنخفاض... (التحقيق، «نبو»؛ راغب نيزاين معنا را ترجيح داده است). ريشه ديگرى براى اين كلمه ذكر كردهاند كه ذيل جمله . بعدى به آن اشاره مى شود.

مراد از بیت نبوت

آنچه گذشت معانی لغوی کلمات بود، لیکن ترکیب «أهل بیت النبوّة» که معمولا ً برای اختصار، «أهل البیت» گفته می شود در فرهنگ مسلمانان، اعم از شیعه و سنی معنای خاصّی محدود تر از معنای لغوی پیدا کرده و برای افراد مخصوصی عَلَم شده است. اختلافی که وجود دارد به دایرهٔ شمول این ترکیب بر می گردد که این افراد مخصوص، چه کسانی هستند؟ نزد شیعه و سنّی مسلّم است که اصحاب کسا، یعنی رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)، امیرالمؤمنین، فاطمهٔ اَطهر، امام حسن و امام حسین (علیهمالسلام) که به «خمسهٔ طیبه» نیز مشهورند، مشمول عنوان «أهل البیت» هستند؛ لیکن عده ای از اهل سنت معتقدند که افزون بر این حضرات شامل همسران پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز می شود و عدهای دیگر قائلند که غیر از همسران آن حضرت، دیگران را هم شامل می شود. در مقابل آنها شیعه معتقد است که افزون بر خمسهٔ طیبه، بقیهٔ ائمه (علیهمالسلام) نیز داخل در این عنوان هستند، هر چند که دوران رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را درك نكر ده بودند.

تعیین مصادیق این عنوان، ذیل جملهٔ «وأذهب عنکم الرجس وطهّرکم تطهیراً» خواهد آمد.آنچه که در تحقیق لغوی این ترکیب می توان بیان کرد، این است که اضافهٔ «بیت» به «النبوة» اضافهٔ «لامیّه» است، یعنی «بیت ٔ للنبوة». بنابراین، خانهٔ متعلق به محمد بن عبدالله (صلی الله علیه و آله و سلم) به عنوان یك شهروند مکی یا مدنی.

از سوی دیگر ارتباط با هر خانه، رفت و آمد، وابستگی، پیوستگی و اهلیت پیدا کردن با آن، از طریق اسباب و مقدمات متناسب با همان خانه امکان دارد. ارتباط با خانهٔ مرد بزرگوار مکّی و مدنی، یعنی محمد بن عبدالله (صلی الله علیه و آله و سبی، سبی، از طریق

نسبی، رفاقت، رحامت، همسایگی و ... ممکن است. از این جهت نه تنها زنهای آن حضرت و فرزندان او با خانهاش ارتباط داشتند، بلکه بستگان دیگر نیز با خانه او در ارتباط بودند چنان که قبل از فتح مکه، ابوسفیان، در حالی که هنوز مشرك بود، وارد خانه دختر خود، ام حبیبه، همسر پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شد و اُم حبیبه نیز برخورد تندی با او کرد که در تاریخ معروف است... لیکن ارتباط با بیتی که منسوب به مقام نبوت است به اسباب مخصوصی نیاز دارد و ارتباط سبی، نسبی و ... کفایت نمی کند. با این ملاك، حتی کسانی، همانند نه امام بعد از امام حسین (علیهالسلام) که زمان حیات پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را درك نکردند یا احیاناً برخی از آن بزرگواران خانه آن حضرت را در مکه و مدینه ندیدهاند نیز می توانند اهل بیت نبوت باشند.

بدین ترتیب «بیت» در این ترکیب، به معنای خانهٔ سنگی و گِلی که در مکه و مدینه از پیامبر خدا(صلی الله علیه و آله و سلم) به یادگار مانده، نیست بلکه بیت نبوت و رسالت مراد است، یعنی خانهٔ شخصیت حقوقی پیغمبر، نه خانهٔ شخصیت حقیقی آن حضرت. شاهدی که شاید بتوان بر این مطلب اقامه کرد این است: هرگاه قرآن کریم از این خانهٔ سنگی و گلی، یعنی خانهٔ شخصیت حقیقی، نه حقوقی نام برده، با صیغهٔ جمع یاد کرده است؛ خواه زمانی که به خود آن حضرت نسبت داده: (یا أیها الذین ءامنوا لا تدخلوا بیوت النبی الا أن یؤذن لکم إلی طعام غیرناظرین إناه) خواه زمانی که به زنهای آن حضرت نسبت داده است: (و قرن فی بیوتکن و لا تبر جن تبر ج الجاهلیة الأولی) اله و اذکرن ما یُتلی فی بیوتکن من ءایات الله والحکمة) اله والحکمة الله والحکمة و المی الله والحکمة و الله والحکمة و الله والمی الله والحکمة و الله والمی و الله و

\_ سبرهٔ این هشام، ح ۴، ص ۳۸

۲ ــ ای کسانی که ایمان آوردهاید وارد خانه های پیامبر نشوید. مگر آن که برای [خوردن] غذایی به شما اجازه داده شود، آن هم قبل از وقت مقرّر نروید (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۵۳).

٣ ـ [اي همسران ييامبر!] در خانههايتان بمانيد و به شيوهٔ جاهليت پيشين در جامعه ظاهر نشويد (سورهٔ احزاب، آيهُ ٣٣).

۴ \_ ياد كنيد آنچه از آيات خدا و حكمت كه در خانههايتان تلاوت ميشود (سورهٔ احزاب، آيهٔ ٣٤).

خانهای که مؤمنان برای غذا خوردن در آن جمع میشدند و پس از غذا مینشستند و مزاحمت برای پیغمبر ایجاد میکردند و پیغمبر از تذکر دادن به آنها شرم میکرد خانهٔ سنگی و گلی بود.

به بیان دیگر: مراد از بیت نبوت، خانهای است که رابط بین زمین و آسمان است، نه خانهای که بدن مُلکی پیامبر خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) در آن زیست میکرد، شب هنگام در آن می آرمید، همسران آن حضرت در آنجا سُکنا داشتند و .... هر چند که آن خانه سنگی و گِلی نیز از جهت انتساب ظاهری به آن حضرت، شایستهٔ تکریم و تعظیم بوده و می باشد. این خانه، خانه نبوت و ولایت است که مصالح آن، فضایل و کمالات معنوی و سایر اموری است که با ولایت تناسب دارد، نه خانهٔ محمد بن عبدالله (صلی الله علیه و آله و سلم) و نه خانهٔ زنهای آن حضرت. بنابراین، اهل این خانه کسانی هستند که با این فضایل و کمالات ارتباط تام و کامل دارند.

تذکر: ذکر این صفت و صفات دیگر بعد از «السلام علیکم» از باب تعلیق حکم بر وصف است که مشعر به علیت آن صفت خواهد بود از زیرا زائر می گوید: «سلام بر شما باد» چون «شما اهلبیت نبوت هستید»، چون «موضع رسالت هستید»، چون ... و بالاخره مظهر خدایی هستید که خود، سلام است و آغاز و انجام سلام نیز همان ذات اقدس او خواهد بود.

مرون درانسان معرون دسرار مبياد زمان گاه جما دسرار

۱ ـ در توضیح این اصطلاح باید گفت: اگر کسی بگوید: «زید را احترام کن»، جای این سؤال است که: «چرا احترام کنم؟» اما اگر بگوید: «عالم را احترام کن»، دیگر جا برای «چرا» باقی نمیماند؛ زیرا معنای این جمله این است که او را برای علمش احترام کن. بنابر این، معنای «تعلیق حکم بر وصف» این است که این حکم، با در نظر گرفتن فلان وصف صادر شده و به وجود آن بستگی دارد، که اگر آن وصف زایل شود، حکم موردنظر نیز رفع خواهد شد.

۱ \_ خطاب با حرف ندای بعید

«یا» حرف ندایی است که برای مخاطب قرار دادن منادای نزدیك، متوسط و دور به کار می رود. اگر مراد از آن در اینجا منادای دور باشد، رمز استفاده از حرف ندای بعید در این گونه موارد این است که مقام و منزلت مخاطب در حدّی است که برای گوینده دست یافتنی و حتی فهمیدنی نیست، هر چند که در کنار جسم مطهّر یا مضجع شریف وی باشد. از این رو وقتی انسان خود را با آن مقام منبع مقایسه می کند و فاصلهٔ خود را با آنان در نظر می گیرد و این فاصلهٔ فراوان را ادراك می کند، چارهای جز به کار بردن حرف ندای بعید ندارد.

مشابه این تعبیر در مورد قرآن کریم نیز به کار رفته است. در آغاز سورهٔ مبارکهٔ بقره می فرماید: (ذلک الکتاب لا ریب فیه هدی ٔ للمتقین) ای کتاب، که هیچ شکی در حق بودنش نیست هدایت برای تقوا پیشگان است.

«ذلك» اسم اشارهای است كه با آن به اشیای دور اشاره می شود. استفاده از چنین اسم اشارهای در این گونه موارد كه قاری قرآن كريم قاس مستقيم و نزديك با الفاظ، اوراق و جلد آن دارد بدين معناست كه مقام اين كتاب الهی، آن قدر بلند است كه مقام قرآن در حدّی است كه قاری، خود را از حريم آن دور می بیند.

۲ \_ زمینهٔ کمالات

قرار گرفتن ترکیب «أهل بیت النبوة» در ابتدای زیارت، زمینه ساز مراحل بعدی



۱ \_ سورهٔ بقه، آبهٔ ۲.

و مقدّمه برای شمارش کمالات دیگر است؛ زیرا زائر در ابتدای زیارت میگوید: شما از خاندان رفیع و بلند مرتبهای هستید که با دیگران تفاوت دارید و خدا شما را بر دیگران برتری داده است. از این جهت واجد همهٔ کمالاتی هستید که در این زیارت آمده است و برخورداری شما از این کمالات هیچ استبعادی ندارد.





و موضع الرسالة: و جايگاه رسالت.

«موضع» اسم مکان از مادهٔ «وضع» (مثل مسجد از سجد) به معنای قرار دادن چیزی در محلی خاص است د بنابراین، موضع به معنای «محل قرار دادن» است.

«رسالت» در لغت بدین معناست که شخص یا چیزی دنبال مأموریتی فرستاده شود و از قدرت انجام آن نیز برخوردار باشد. اعطای قدرت به رسول تکوینی به گونهای است که حتماً قادر بر انجام آن مأموریت و حتّی متمکن از مقابلهٔ با مانع و مقاومت در برابر آن نیز خواهد بود، لیکن رسول تشریعی در صورتی میتواند مأموریت خود را به اتمام برساند که به مانع برخورد نکند یا مانع در حدی باشد که او قدرت مقابله با آن را داشته باشد. از این رو امکان دارد که بر اثر برخورد با مانع قادر بر انجام مأموریت نباشد و حتی برای انجام آن شهید شود. البته قبول یا نکول مردم خارج از محدودهٔ مأموریت رسول تشریعی است وگرنه او در محدودهٔ رسالت خود حتماً قادر خواهد بود.

به هر تقدیر به طور طبیعی رسول برای انجام مأموریت محول شده باید تحرك و سیری هر چند معنوی داشته باشد وگرنه قادر بر انجام آن نخواهد بود و در این



۱ \_ جعل شيء في محلِّ (التحقيق، «وضع»).

جهت فرقى بين انسان، حيوان، شيطان، جماد، جن، ملك و ... نيست ' .

قرآن كريم نيز رسالت الهي را به انسان و ساير موجودات نسبت مي دهد. مانند: (أرسلنا السماء)، (أرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمّل والضفادع)، (أرسلنا الرياح)، (فأرسلنا إليها روحنا)، (أرسلنا تتري)، و....

بنابراین، واژهٔ رسالت در قرآن کریم همانند استعمال لغوی آن در معنای عامی به کار رفته است و اختصاص به افرادی خاص ندارد. در نتیجه حیطهٔ رسالت نیز عمومیت دارد و مختص دریافتِ وحی و ابلاغ آن به دیگران نیست، بلکه هر موجودی که عهدهدار انجام مأموریتی از جانب خدای متعال باشد در همان محور، رسول او محسوب می شود.

از سوی دیگر تردیدی نیست که در فرهنگ امروز ما بیشترین استعمال کلمهٔ رسول که از مشتقات واژهٔ رسالت است در مورد انسانهای برجسته و برگزیدهای به کار میرود که مأموریت ویژهای از جانب خدای سبحان برای هدایت و رهبری جوامع بشری داشته اند و در فارسی از آنان به «پیامبر» یاد میکنیم.

معنای جایگاه رسالت

در این جمله خطاب به ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) میگوییم: «شما جایگاه رسالت الهی

١ ـ هو الإنفاذ مع الحمل، بمعنى أن تنفذ شيئاً مع قيد أن تجعله حاملاً لأمر ويلازم هذا المفهوم التحرك والسير ولو معنوياً... والمرسَل أعم من أن يكون روحانياً أو مادياً من إنسان أو شيطان أو حيوان أو جماد لا يشعر (التحقيق، «رسل»).

٢ \_ سورهٔ انعام، آيهٔ ٤.

٣ \_ سورهٔ اعراف، آيهٔ ١٣٣.

۴ \_ سوره حجر، آيه ۲۲.

۵ ــ سورهٔ مريم، آيهٔ ۱۷. 🏉 🥒 🌎 🕒

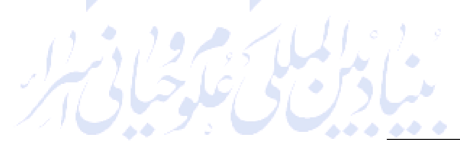
ع \_ سوره مؤمنون، آيه ۴۴.

هستید» و این خصوصیت را در شمار امتیازات و مزایای ویژهٔ آنان ذکر میکنیم. این مطلب بالاتر از معنای لغوی است؛ زیرا «جایگاه رسالت بودن» ائمّه (علیهمالسلام) دو معنا دارد که جمع بین هر دو معنا نیز صحیح است.

۱ \_ آنان وابسته به خاندان رسالت، یعنی خاندان رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) هستند. در این صورت معنای جمله این می شود: «شما متعلق به خانهای هستید که آن خانه جایگاه رسالت است». البته ظرفیت مکانی و مادی مقصود نیست.

۲ ـ با توجه به توسعهای که در معنای رسالت قایل شدیم و افزون بر دریافت وحی و ابلاغ آن، حفظ دین، پاسداری و نگاهبانی از ره آورد وحی، تشریح و تبیین خطوط کلی مذهب و بیان حدود و ثغور و اجرای احکام آن را رسالت الهی دانستیم؛ می گوییم: تك تك شما جایگاه رسالت هستید؛ زیرا اگر دیگران با مأموریت عام عهده دار رسالت حفظ، تبلیغ، ترویج و مجاهده در راه دین شدند، ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) این رسالت را با مأموریت خاص بر عهده گرفتهاند؛ واقعهٔ غدیر، که نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) براساس دستور الهی مأموریت ادامهٔ رسالت را بر عهدهٔ شخص معینی علی (علیهالسلام) گذاشت، نمونهای از آن است. این، چیزی جز رسالت خاص نیست در حالی که چنین رسالت ویژه به کسی واگذار نشده بود .

تذكر: از نظر ادبى اين جمله و جملات بعدى عطف بر «أهلبيت النبوّة» است و جملهٔ «السلام عليكم يا» بر سر تك تك اين جملات در مىآيد. در نتيجه با اداى هر يك از اين فرازها، سلام و درودى مجدد به محضر ائمهٔ اطهار (عليهمالسلام) مىفرستيم.



فرق رسول و نبي

هر چند که در مسامحات عرفی نبی و رسول که در زبان فارسی هر دو را به پیامبر، ترجمه میکنند به جای یك دیگر استعمال می شوند و برخی نیز گفته اند: این دو، تفاوتی با یك دیگر ندارند ، لیکن روایت ذیل و بسیاری از روایات دیگر دلالت میکند که تفاوت بین آنها وجود دارد.

جناب ابوذر (رضى الله عنه) از پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) پرسيد: تعداد انبيا چندتاست؟؛ كم النبيون؟ فرمود: صد و بيست و چهار هزار نفر؛ «مأة ألف و أربعة و عشرون ألف نبي».

: چند نفر از آنان جزو مرسلين هستند؟؛ كم المُرسلون منهم؟

: سيصد و سيزده نفر؛ «ثلاثمأة و ثلاثة عشر جمّاً غفيراً».

: اولين نبي كيست؟؛ من كان أوّل الأنبياء؟

: آدم (عليه السلام)؛ «آدم».

: آيا جزو مرسلين است؟؛ وكان من الأنبياء مرسلاً؟

: بله، خداوند او را به دست خود خلق کرد و از روح خویش در او دمید. سپس فرمود: یا اباذر چهارتا از انبیا سریانی بودند، که عبارتند از: آدم، شیث، اُخنوخ، که همان ادریس است و او اولین کسی بود که با قلم نوشت و نوح. چهارتا از عرب هستند: هود، صالح، شعیب و نبی تو، یعنی محمد (صلی الله علیه و آله و سلم). اولین نبی از میان بنی اسرائیل موسی و آخرشان عیسی و ششصد پیامبر دیگر بودند؛ «نعم، خلقه الله بیده و نفخ فیه من روحه ثم قال صلّی الله علیه و آله یا أباذر من الأنبیاء

۱ \_ بحار، ج ۱۱، ص۵۴.

سریانیّون: آدم، و شیث، و اُخنوخ وهو إدریس و هو أوّل من خطّ بالقلم، و نوح. و أربعة من الأنبیاء من العرب: هود، و صالح، و شعیب و نبیّك محمّد [صلّی الله علیه و آله وسلّم]. وأوّل نبیّ من بنی إسرائیل موسی و آخرهم عیسی و ستّمأة».

: يا رسول الله! خدا چند كتاب نازل كرده است؟؛ يا رسول الله! كم أنزل الله تعالى من كتاب؟

: صد و چهار کتاب نازل کرده است: بر شیث، پنجاه صحیفه، بر ادریس سی صحیفه، بر ابراهیم بیست صحیفه نازل کرد و همچنین تورات، انجیل، زبور و قرآن را نازل کرده است؛ «مأة کتاب وأربعة کتب: أنزل الله تعالی علی شیث خمسین صحیفة، وعلی إبراهیم عشرین صحیفة، وأنزل التوراة والإنجیل والزبور والفرقان...» .

از این روایت فهمیده می شود که:

اولاً، نبی و رسول با یك دیگر تفاوت دارند.

ثانیاً، نبی از جهت مصداق عامتر از رسول است.

ثالثاً، ممكن است رسالت و نبوت كاهي با يك ديگر جمع شوند.

رابعاً، هر کس که به مقام رسالت میرسد، حتماً از مقام نبوت بهرهمند است ولی عکس آن صادق نیست.

این که تفاوت مفهومی این دو واژه چیست، چندین احتمال مطرح است:

۱ ـ برخى گفتهاند:

رسول کسی است که شریعت جدید بیاورد ولی نبی اعم از آن است، خواه شریعت جدید بیاورد یا این که مفسّر، مبیّن و مقرّر شریعت پیشین باشد ً.

من المائن مرود النار منا دران می عادهایی از

١ ـ بحار، ج ١١، ص٣٢؛ خصال، ص٥٢۴، ابواب العشرين وما فوقه.

۲ \_ همان، ج ۱۱، ص ۵۴؛ الميزان، ج ۱۴، ص ٣٩١.

اشكال اين احتمال اين است كه فقط پنج پيامبر، يعني نوح، ابراهيم، موسى، عيسي و محمّد (عليهمالسلام) شريعت جديد آوردند: (شرع لكم من الدين ما وصّى به نوحاً والّذى أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدّين ولا تتفرّقوا فيه) در حالي كه تعداد رسولان الهي بيش از ينج تاست.

۲ \_ برخی دیگر گفتهاند:

رسول، کسی است که کتاب دارد، اما نبی کتاب ندارد .

٣ ـ گروهي ديگر معتقدند:

رسول، کسی است که کتاب داشته باشد و کتاب او اجمالاً نسخ شده باشد، ولی نبی اصلاً کتاب ندارد".

اشكال اين دو احتمال اين است كه تعداد رسولان الهي به نقل جناب ابوذر از پيامبر (صلى الله عليه و آله و سلم) ٣١٣ نفرند، در حالی که بیش از ۱۰۴ کتاب آسمانی نقل نشده است.

۴ \_ از شریف جر جانی نقل شده است:

رسول کسی است که جبرئیل بر او نازل شود و از جانب خدای متعال کتاب برای او بیاورد. امّا نبی اعم است، یعنی ممکن است فرشتهای [غیر از جبرئیل] برای او وحی نازل کند یا به قلبش الهام شود یا این که در خواب دریافت اخبار کند. بدین ترتیب رسول که وحی خاص دارد افضل از نبی است ً.

بخشی از این تعریف به تعریف دوم و سوم برمیگردد و بخش دیگر آن به تعریف ششم که برگرفته از روایات است وگرنه به صورت مجموعی دلیل ندارد. افزون بر این که الهامات قلبی، نظیر آنچه که بر مادر موسی (علیهاالسلام) نازل شد، و به آن نفحات

۱ ـ سورهٔ شوری، آیهٔ ۱۳. 📙

۲ \_ الميزان، ج ۱۴، ص ۳۹۱.

۴ \_ شرح المقاصد، ج۵، ص۵، المقصد السادس في السمعيّات.

119

رحمانی می گوییم، ملازم با نبوت نیست.

۵ ــ احتمال دیگری که در بیان تفاوت این دو واژه می توان مطرح کرد، این است: همان گونه که قبلا ً گذشت نبی ّاز نَبَوَ به معنای رفعت است، لیکن برخی آن را از مادهٔ نبأ به معنای خبر دانستهاند .

بدین ترتیب بر مبنای اول «نبی» به معنای رفیع المقام و بلند مرتبه و بر مبنای دوم به معنای خبرگیرنده یا گیرنده و حسی می آید. در هر صورت، مقام رسول از مقام نبی بالاتر است؛ زیرا مطابق معنای اول، نبی کسی است که دارای منزلت الهی و مرتبت روحانی و معنوی فوق العاده ای باشد. کسی که به این مقام رسیده، زمینهٔ مقام رسالت در او فراهم می شود و به دنبال آن رسالت به او اعطا می شود.

مطابق معنای دوم نیز برتری رسول از نبی روشن است؛ زیرا نبوت، مقدّمهٔ رسالت است و به عبارت دیگر رسول رابط بین عالم معقول و محسوس و جالس بین آسمان معنا و زمین ماده است. آن انسان برگزیده، هنگامی که وحی الهی را دریافت میکند نبی و آنگاه که آن را ابلاغ میکند رسول است. از این رو هر رسولی باید نبی باشد تا ابزاری برای هدایت مردم داشته باشد؛ چون رسول در مقام هدایت چیزی از خودش ندارد: (ما ینطق عن الهوی \* إن هو إلا وحی یوحی) المیکن لازم نیست هر کسی که نبی است، رسول نیز باشد؛ زیرا ممکن است انسان کامل چیزی را دریافت کند ولی مأمور به ابلاغ آن نباشد.

۱ ـ مفردات، «نبأ» و «نبی». برخی نیز گفتهاند: ممکن است از ریشهٔ نبی به معنای طریق باشد. پیامبر را از آن جهت نبی گفتهاند که راه رسیدن به حق تعالی است؛ أو من النبی بمعنی الطریق لکونه وسیلة إلی الحق تعالی (شرح المقاصد، ج۵، ص۵، المقصد السادس فی السمعیّات). لیکن چنین ریشهای برای این واژه در کتابهای رایج لغت مشاهده نشد.

۲ ــ از روی هوای نفس سخن نمیگوید. [آنچه میگوید] چیزی جز وحمی نیست که بر او نازل میشود (سورهٔ نجم، آیات ۴ ــ ۳).

شاهدی که بر این مدّعا می توان اقامه کرد این است: در قرآن کریم غالباً هر جا که متن وحی متضمن دستور شخصی به رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) باشد تعبیر به (یا أیّها النّبیّ) می شود، مانند: (یا أیّها النّبیّ لم تحرّم ما أحل الله لک ...) ، (یا أیّها النّبیّ إنّا أحللنا لک أزواجک...) و .... اما در جایی که افزون بر تحمل نبوت، ابلاغ متن وحی به دیگران نیز مورد نظر باشد تعبیر به (یا أیّها الرسول) می شود، مانند: (یا أیّها الرسول بلّغ ما أنزل إلیک من ربّک) . در این آیه نه تنها امر (بلّغ) (به معنای ابلاغ کن) دلالت می کند که باید متن وحی را به جامعه ابلاغ کند، بلکه عنوان (الرسول) نیز دلالت بر این معنا دارد. جمع بین این دو تعبیر، از اهتمام خدای سبحان بر ابلاغ دعوت مورد نظر حکایت می کند.

به بیان روشن تر: شکی نیست که پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) مأمور بود تا هر آنچه را که بر او نازل شد اعم از وحی های قرآنی و غیر قرآنی، نظیر وحی های تفسیری، احادیث قدسی را که در هدایت امت سهم داشت ابلاغ کند. لذا نه تنها به غیر وحی تکلم نکرد: (وما ینطق عن الهوی \* إن هو إلا وحی یوحی) المکه هر چه وحی که به او رسید ابلاغ فرمود: (وما هو علی الغیب بضنین) داون بر این، در بسیاری از آیات، کلمه (قل...) آمده است. وجود این کلمه در قرآن کریم با آن که خطاب به خود آن حضرت است نشان می دهد که آن حضرت کلمه ای از وحی را ناگفته نگذاشته است. بنابراین، چیزی از وحی، بیان نشده غاند. البته اسرار، رموز،

١ ــ اى نبي! چرا آنچه كه خدا بر تو حلال كرده، [بر خود] حرام مىكنى... (سورهُ تحريم، آيهُ ١).

۲ ــ ای نبی! ما حلال کردهایم بر تو همسرانت را که... (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۵۰).

٣ ــ اى رسول! آنچه را كه از سوى پروردگارت نازل مىشود، ابلاغ كن (سورهٔ مائده، آيهٔ ۶۷).

۴ ــ سورهٔ نجم، آیات ۳ و۴. 💮 🌎 🌎

۵ ـ او (پیامبر) نسبت به غیب، یعنی وحی بخیل نیست [تا از آن بکاهد یا چیزی از آن را ناگفته رها کند] (سورهٔ تکویر، آیهٔ ۲۴).

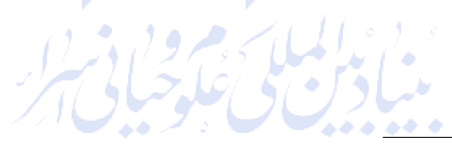
ملاحم و علوم غیبی که جامعهٔ بشری تاب تحمّل آن را نداشت و ندارد فقط با ائمّهٔ اطهار و اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) مطرح می شد.

لیکن محتوای وحی گاهی متضمن وظیفه ای شخصی برای آن حضرت بود که با خطاب (یا أیّها النّبی) بیان می شد و گاهی متضمن دستوری عمومی بود که احیاناً پیامبر نیز در آن داخل بود ولی وظیفهٔ پیامبر اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) به عنوان پیامبر، ابلاغ آن بود. این قسم از وحی با خطاب (یا أیّها الرسول) بیان می شد. به هر حال، رسول گرامی (صلی الله علیه و آله و سلم) در ابلاغ وحی های قرآنی چیزی را فروگذار نکرده است.

آنچه گفته شد مطلبی است مشهور در فرق این دو واژه، که خلاصه ش در عام بودن واژهٔ نبوّت و خاص بودن واژهٔ رسالت است. این تفاوت، اگر چه از لحاظ بحث لغوی قابل قبول است، لیکن از چند جهت قابل مناقشه است:

الف) قرآن كريم، بشارت و انذار راكه از شؤون رسالت و ابلاغ پيام الهي است به انبيا نيز اسناد داده است: (فبعث الله النبيين مبشرين و منذرين)\.

ب) در این تعریف فرق بین دو واژهٔ رسول و نبی این گونه ترسیم شده است: انسان کامل آنگاه که پیام الهی را دریافت می کند، نبی است و آنگاه که آن را ابلاغ می کند، رسول است، در حالی که قام سفیران الهی افزون بر جنبهٔ نبوت، جنبهٔ رسالت نیز داشتند؛ زیرا بعید است که کسی هر چه از وحی دریافت می کند جنبهٔ شخصی برای او داشته باشد و برای ابلاغ آن و تعلیم و تزکیهٔ دیگران هیچ وظیفه ای نداشته باشد. پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در جواب جناب ابوذر فرمود: از میان صد و بیست و چهار هزار نبی فقط سیصد و سیزده نفر رسول بوده اند. آیا می توان گفت: در طول تاریخ فقط سیصد و بیست و چهار هزار نفر مسؤولیتی در این زمینه نداشته اند؟ البته چنین چیزی استحالهٔ عقلی



١ ـ انبيا را [به عنوان] مبشر و منذر برانگيخت (سورهٔ بقره، آيهٔ ٢١٣).

ندارد و ظاهر برخی از احادیث نیز آن را تایید میکند، لیکن بسیار مستبعد است.

ج) قرآن كريم تصريح كرده است كه نه تنها به رسولان، بلكه به انبيا نيز رسالت داديم: (وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ...)'.

د) قرآن کریم از موسی (علیهالسلام) به عنوان رسولی که نبی بود، با تقدیم رسالت بر نبوت، یاد کرده است: (واذکر فی الکتاب موسی إنّه کان مخلصاً وکان رسولاً نبیّاً) ، در حالی که مطابق تعریف مشهور باید می گفت: «کان نبیّاً رسولاً». بدین ترتیب تفاوت مذکور بین نبی و رسول قابل استناد به قرآن کریم نیست، هر چند که پشتوانهٔ لغوی دارد.

۶ ـ از قرآن کریم استفاده می شود و می توان آن را به قرآن اسناد داد که نبی و رسول مأمور ابلاغ پیام الهی هستند، لیکن رسول مأموریت ویژه ای در این جهت دارد و پیك مخصوص خداست. از این رو با ارسال رسول، اتمام حجت می شود و نیز نزول عذاب بر امّت طغیان گر، بعد از ارسال رسول خواهد بود، نه بعد از ارسال نبی: (لکل ّ أمّة رسول فإذا جاء رسولهم قضی بینهم بالقسط وهم لا یُظلمون) ، (وما کنّا معذّبین حتّی نبعث رسولاً) ، (رسلاً مبشّرین و مُنذرین لئلاّ یکون للنّاس علی الله حجّة بعد الرسل) ، تعلیق نزول عذاب و اتمام حجّت بر ارسال رسول، بیانگر مأموریت ویژه رسول است، مأموریتی که او را از نبی ممتاز می کند.

۱ ـ قبل از تو هيچ رسول و نبي را نفرستاديم مگر آن كه... (سورهٔ حج، آيهٔ ۵۲).

۲ ـ در این کتاب، موسی را یاد کن که او بندهای خالص شده و رسولی صاحب نبوّت بود (سورهٔ مریم، آیهٔ ۵۱).

۳ ـ هر امّتی رسولی دارد. پس اگر رسولشان آمد، میان آنان به قسط و عدل حکم میشود و بر آنان ستم نخواهد شد (سورهٔ یونس، آیهٔ ۴۷).

۴ ـ هيچگاه [افراد يا امم را] عذاب نخواهيم كرد، مگر آن كه رسولي برانگيزيم (سورهٔ اسراء، آيهٔ ۱۵).

۵ ـ رسولانی بشارت دهنده و بیم کننده فرستادیم تا مردم بهانه و حجّتی در برابر خدا نداشته باشند (سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۶۵).

۷ ـ در روایات نیز به گونهای دیگر بین دو واژهٔ نبی و رسول فرق گذاشته شده است. از امام باقر (علیهالسلام) سؤال شد: فرق بین رسول، نبی و محدَّث (به فتح) چیست؟ فرمود:

رسول، کسی است که جبرئیل بر او نازل می شود و او به صورت آشکارا جبرئیل را می بیند و با وی سخن می گوید. امّا نبی، کسی است که فرشته وحی را در خواب می بیند آن گونه که ابراهیم (علیه السلام) در خواب دیده بود و پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز از این خواب ها می دید تا آن که فرشته وحی برای او رسالت آورد. وقتی که حضرت محمد (صلی الله علیه و آله و سلم) بین نبوت و رسالت جمع کرد، جبرئیل پیش او می آمد و رو در رو با او صحبت می کرد. امّا محدّث (به فتح) کسی است که فرشته با او سخن می گوید و او سخن فرشته را می شنود ولی نه در بیداری آن را می بیند و نه در خواب؛ عن الأحول قال: سئلت أبا جعفر علیه السلام عن الرسول والنبی والحدیّث قال علیه السلام: الرسول الذی یأتیه جبرئیل قُبُلاً فیراه ویکلّمه فهذا الرسول، وأمّا النبی فهو الذی یری فی منامه نحو رؤیا إبراهیم ونحو ما کان رأی رسول الله صلّی الله علیه و آله من أسباب النبوة قبل الوحی حتّی أتاه جبرئیل علیه السلام من عند الله بالرسالة وکان محمّد صلّی الله علیه و آله حین جمع له النبوة وجائته الرسالة من عند الله یجیئه بها جبرئیل ویکلّمه بها قبلاً... وأمّا الحدیّث فهو الذی یحدّث فیسمع ولا یعاین ولا یری فی منامه الله من عند الله یجیئه بها جبرئیل ویکلّمه بها قبلاً... وأمّا الحدیّث فهو الذی یکدّث فیسمع ولا یعاین ولا یری فی منامه الله من عند الله یجیئه بها جبرئیل ویکلّمه بها قبلاً... وأمّا الحدیّث فهو الذی یکدی فی منامه الله من عند الله علیه و آله حین جمع له النبوة و جائته الرسالة من عند الله یجیئه بها جبرئیل ویکلّمه بها قبلاً... وأمّا الحدیّث فی هنامه المه المی فی منامه الله من عند الله علیه و آله حین و هم من عند الله علیه و آله حین و هم منامه الله من عند الله علیه و آله علیه و آله من عند الله من عند الله یکنه به علیه و آله اله اله و اله علیه و آله علیه و آله و اله و ا



استاد علامهٔ طباطبایی (رحمهالله) معتقد است که آیهٔ شریفهٔ (قل لو کان فی الأرض ملائکة یمشون مطمئنین لنزلنا علیهم من السماء ملکاً رسولاً) متضمّن فرقی است که در این حدیث بین رسالت و نبوّت گذاشته شد .

تذکّر: آنچه در فرق بین رسول و نبی بازگو شد راجع به رسالت انسانی جهت تعلیم کتاب و حکمت و تزکیهٔ نفوس و سایر مسایل مربوط به ادارهٔ امور جامعهٔ بشری است و گرنه رسالت به معنای عام، مصادیق دیگری دارد، مثل فرشتگان: (جاعل الملائکة رُسُلاً) ، شیاطین: (أرسلنا الشیاطین علی الکافرین تَوْزهم أزاً) ، بادها: (أرسلنا الریاح لواقح) و .... لیکن از هیچ یك آنها به عنوان رسولان، نبیّین یا انبیای اصطلاحی تعبیر نخواهد شد. همچنین اصل اِنباء (به معنای گزارش) و نیز تنبیه (به معنای اعلام)، معنای جامع و فراگیری دارد که طبق آن خداوند هم اِنباء و تأبیه دارد ولی عنوان رسالت بر ذات اقدس اطلاق نمیشود.

\* \* \*

۱ ـ بگو: اگر در زمین فرشتگانی میبودند که با طمأنیته و آرامش راه میرفتند، به یقین فرشتگانی را به عنوان رسول بر آنان از آسمان نازل میکردیم (سورهٔ اسراء، آ.هٔ ۹۵)

٢ \_ الميزان، ج١٣، ص٢٠۴، ذيل آيه.

٣ \_ فرشتگان را رسول قرار داد (سورهٔ فاطر، آيهٔ ١).

۴ \_ شیاطین را بر کافران فرستادیم تا آنان را [به سوی گناه و نایسندی] برانگیزانند (سورهٔ مریم، آیهٔ ۸۳).

۵ ـ بادها را بارور كننده فرستاديم (سورهٔ حجر، آيهٔ ۲۲).

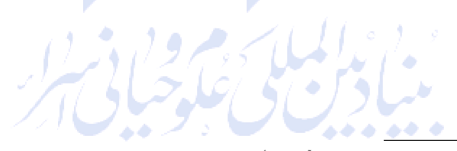
و مختلف الملائكة: و محل رفت و آمد فرشتگان.

«مُختَلَف» اسم مكان «اختلاف» (باب افتعال) از ریشهٔ «خَلف» به معنای جانشین و خلیفه شدن است و چون «رفت و آمد» لازمهٔ تداوم اختلاف و جانشینی است، لذا «مختلف» به معنای محل رفت و آمد میآید. بنابراین، ترکیب «مختلف الملائکت» به معنای «محل رفت و آمد ملائکه» است.

نکتهٔ قابل توجه این است که مُختلَف (محل رفت و آمد) در جایی صدق میکند که رفت و آمد در آن زیاد باشد و به مکانی که گاهی یك نفر به آنجا سری میزند و برمی گردد مُختلَف گفته نمی شود.

ميزبانان ملائك

این که ائمّه (علیه مالسلام) چگونه محل تردد و رفت و آمد ملائکه هستند بدین صورت قابل تبیین است: ۱ ـ هر آنچه که در عالم طبیعت وجود دارد خزانه هایی نزد خدا دارد که با تقدیر و اندازه گیری الهی از آن مخزن نازل می شود: (إنْ منْ شیء ِ إلاّ عندنا خزائنُه وما نُنزّله



۱ ـ بحث لغوی واژهٔ ملائکه و برخی بحثهای جنبی مربوط به آن. ذیل جملهٔ «شهدت له ملائکته» مطرح خواهد شد.

إلا بقدر معلوم) ، (وفی السماء رزقکم و ما توعدون) . از سوی دیگر عقاید، اخلاق و اعمال صالح، بلکه ارواح معتقد و نفوس صالح به سوی خدا بالا می رود: (إلیه یصعد الکلم الطیب والعمل الصالح یرفعه) . هیچ عمل یا عامل صالحی تا به خدا نرسد، رنگ خدایی به خود نگیرد و خصوصیت «وجه الله»ی پیدا نکند، دوام نخواهد یافت: (کل شیء هالک إلا وجهه) ، (ما عندکم ینفد وما عند الله باق) ، (کل من علیها فان \* ویبقی وجه ربّک ذو الجلال والإکرام) . پس آنچه که در قیامت از عقاید صحیح، اخلاق حسن و اعمال صالح تجسم پیدا میکند و به عنوان بهشت و نعمتهای بهشتی به نیکان داده می شود، چیزهایی است که از روی اخلاص و مطابق با موازین شرع صادر شده، به محضر باری تعالی بار یافته و خصوصیت «وجه الله»ی پیدا کرده باشد.

۲ ـ نزول از جانب خدا به معنای تجافی و افکندن از آسمان نیست، چنان که صعود به سوی او نیز به معنای پرتاب شدن به سوی آسمان نیست، بلکه نزول از جانب خدا به صورت تجلی است که فرشتگان مأمور، آن چیز را به مقصد

١ \_ سوره حجر، آيه ٢١.

۲ ـ روزی شما و آنچه که بدان وعده داده می شوید، در آسمان است. (سورهٔ ذاریات، آیهٔ ۲۲).

٣ \_ سورهٔ فاطر، آيهٔ ١٠.

۴ ـ هر چيزي، جز وجه خدا هلاك شدني است (سورهٔ قصص، آيهٔ ۸۸).

۵ ـ آنچه نزد شماست فنا میپذیرد و آنچه که پیش خداست باقی میماند (سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۶).

٤ ـ هر چه بر روى زمين است فاني ميشود ولي وجه با شكوه و جلال خدا باقي ميماند (سورهُ الرحمن، آيات ٢٧ ـ ٢٤).

۷ ـ تنزل و نازل شدن به دو صورت امکان دارد: اول، تنزل مادی است که موجودی مادی از مکان خود حرکت کرده، به مکان دیگر منتقل شود. مانند قطرات باران که هر قطرهٔ آن وقتی بالاست، در پایین نیست و آنگاه که پایین آمد در بالا حضور ندارد. این نوع تنزل را تجافی می گویند. دوم، تنزل معنوی که امری معنوی، با حفظ مکانت اول در جای دیگر با شکل جدیدی بروز و ظهور پیدا کند. مثلاً انسان مطلب دقیق علمی را می فهمد و آن را در ذهن خود جای می دهد، سپس آن را به کمك برخی کلمات، بیان می کند یا بر صفحهٔ کاغذ می نگارد. آنچه در ذهن انسان است، نه لفظ است و نه کتابت، نه عربی است و نه فارسی، بلکه حقیقت مجردی است که به صورت الفاظ و نقوش در می آید و در عین حال که در ذهن انسان است روی کاغذ نقش می بندد یا به شکل الفاظ در می آید. ما نیز در می گوییم: آنچه را می گوییم یا می نویسم، عین آن چیزی است که در ذهن دارم، با این که آنچه در ذهن ماست مجرد است و آنچه بر روی کاغذ می آید مادی است. مطلبی که در ذهن انسان است، برای نوشته یا لفظ شدن، از ذهن او خارج نمی شود، بلکه با حفظ مکانت ذهنی به شکل دیگری در بیان یا بنان ظهور می کند. این نوع تنزل را تجلّی می نامند.

می رسانند. همان گونه که صعود به سوی خدا نیز به صورت تکامل وجودی است و با وساطت فرشته در راهیابی به مقصد انجام می پذیرد. آنها در حقیقت در قوس نزول و صعود کارگزاران نظام الهی هستند: (فالمدبّرات أمراً)'، (فالمقسّمات أمراً)'.

۳ \_ فرشتگان هنگام نزول برای این مأموریتها در صحرا فرود نمی آیند چنان که بر دریا نمی نشینند، بلکه قلب مبارك انسان کامل هر عصری، محل نزول آنهاست یا این که خود انسان کامل، فرشته را از باطن جهان طبیعت، ظاهر و نازل می کند.

بنابر این، همهٔ فرشتگان برای نازل کردن هر امری یا بالا بردن هر عمل، اعتقاد یا اخلاق در هر زمان، از در ولایت امام معصوم همان زمان وارد و خارج میشوند و بین عالم غیب و شهود رابطه برقرار میکنند:

«ما من مَلَكِ يُهْبِطُه الله في أمْر ما يُهْبِطُه إلا بدأ بالإمام فعرض ذلك عليه وإن مختَلَف الملائكة من عند الله تبارك وتعالى إلى صاحب هذا الأمرا به هيچ فرشته اى را خدا براى كارى نازل نمى كند جز آن كه ابتدا بر امام وارد مى شود و مأموريت خويش را بر او عرضه مى دارد. به يقين «محل آمد و شد فرشتگان»، بين خداى تبارك و تعالى و بين صاحب اين امر است.

\_\_\_\_\_ ۱ \_ سوگند به فرشتگانی که تدبیر امور میکنند (سورهٔ نازعات، آیهٔ ۵). ۲ \_ سوگند به تقسیم کنندگان کارها (سورهٔ ذاریات، آیهٔ ۴).

٣ \_ کافی، ج ١، ص٣٩۴.

از این رو ائمه، دروازهٔ فیض الهی هستند: «أین باب الله الذي منه یؤتی» ؟ و در زیارت آلیاسین خطاب بهامامعصر (عجالله تعالی فرجه) چنین آمده است: «السلام علیك یاباب الله» <sup>۲</sup>. افزون بر این، فرشتگان <sup>\*</sup> تحت فرمان انسان كامل هستند و برای گرفتن دستور و شرح وظایف خود بر او نازل می شوند.

بدین ترتیب روشن میشود که فرشتگان دائماً در حال رفت و آمد به حضور انسان کامل هستند و او «مختَلَف الملائکة» است. همچنین دروازهٔ فیض الهی است که همیشه پر تردّد است.

تذکر ۱: از مشخصات بارز شب قدر همانا نزول فرشتگان در آن شب است: (تنزل الملائکة والرُوح فیها بإذن ربّهم من کلّ أمر \* سلام...)". با توجه به آنچه که گذشت نزول فرشته، اختصاص به شب قدر ندارد، بلکه آنان جهت انجام مأموریتهای محوّله مدام در حال رفت و آمد به زمین هستند. آنچه که شب قدر را از این جهت ممتاز میکند، نزول استثنایی و ویژهٔ فرشتگان در آن شب است؛ زیرا ظاهر قرآن این است که قام فرشتگان مربوط به کارهای زمین و اهل زمین در آن شب نازل می شوند <sup>3</sup>. روح که همان جبرئیل یا فرشتهای بزرگتر از اوست نیز در آن شب نازل

۱ \_ كجاست دروازهٔ الهي كه از آنجا وارد ميشوند؟ (مفاتيح الجنان، ص۸۸۴ دعاى ندبه).

۲ ــ سلام بر تو ای دروازهٔ (رحمت) خدا (همان، ص۸۶۳، زیارت آل یاسین).

٣ \_ سوره قدر، آيات ٥ \_ ۴.

۴ ـ چون «الملائکة» جمع محلًا به «ال» است و دلالت بر عموم میکند، لیکن عمومیت آن در حد خودش است. مثلاً اگر گفته شود تمام متخصصان، در فلان همایش پزشکی شرکت کردند معنایش این نیست که متخصصان رشته های محتلف پزشکی نیست، بلکه بدین معناست که متخصصان همان رشته خاص پزشکی شرکت کردند. در اینجا نیز وقتی گفته می شود همه فرشتگان به زمین نازل می شوند، فرشتگان مربوط به زمین و اهل زمین، مراد است، امّا نسبت به سایر فرشتگان نفیاً و اثباتاً دلالتی ندارد و دربارهٔ آنان باید به سراغ ادلّهٔ دیگر رفت.

می شود. مأموریت همهٔ این فرشتگان آن است که تمام امور مربوط به یك سال را در آن شب بر انسان کامل که امام معصوم عصر است عرضه کنند.

تذكر ٢: امام صادق (عليه السلام) مي فرمايد:

پس از رحلت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) جبرئیل (علیهالسلام) مستمراً به حضور فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) می آمد، به او تسلیت و تعزیت می داد، از حال پدرش می گفت و اخبار آینده را به او ابلاغ می کرد و امیرالمؤمنین (علیهاالسلام) آنها را می نوشت. این، همان چیزی است که بعداً مصحف فاطمه (علیهاالسلام) نام گرفت؛ کان جبرئیل یأتیها فی حسن عزاء ها علی أبیها و یطیّب نفسها و یُخبرها عن أبیها و مکانه و یُخبرها با یکون بعدها فی ذریّتها و کان علی ً علیهالسلام یکتب ذلك، فهذا مصحف فاطمة سلام الله علیها .

همین محادثه و سخن گفتن جبرئیل (علیهالسلام) و سایر فرشتگان سبب شد که آن حضرت «مُحَدَّثَة» لقب بگیرد. تعبیر «کان جبرئیل یأتیها»؛ جبرئیل [در این هفتاد و پنج یا نود و پنج روز] مرتب پیش او میآمد، به همان معنای تردّد و رفت و آمد (اختلاف) است که در این فقره از زیارت آمده است.

۱ ـ (کافی، ج ۱، ص ۲۴۱). یکی از تهمتهایی که به شیعه میزنند این است که میگویند: قرآن شیعیان با قرآن سایر مسلمانان تفاوت دارد و بر این ادعا به مصحف فاطمه (علیهاالسلام) استدلال میکنند. اولاً، تکرار چنین افترایی از کسانی که میبینند شیعیان در مسجدالحرام و مسجد النبی (صلی الله علیه و آله و سلم) و و ... قرآنی را که در دست همهٔ مسلمانان است تلاوت میکنند و حتی همان قرآن در کشور شیعه چاپ و منتشر میشود، دور از انصاف است. نانیاً، مصحف فاطمه (علیهاالسلام) غیر از قرآن است و اساساً کسی غیر از امامان معصوم (علیهمالسلام) بدان دسترسی ندارد. ثالثاً، نزول فرشته برای غیر پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) مسلم) و هم سخن شدن با فرشتگان چیزی نیست که فقط شیعه بدان معتقد باشد. ابوهریره از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل کرده است: در میان امتهای گذشته افرادی محدّث بودهاند در حالی که پیغمبر نبودهاند و اگر در این امت کسی محدّث باشد، خلیفهٔ دوم است: «لقد کان فیما قبلکم من الاً مم ناس محدّث باشد، خلیفهٔ دوم است: «لقد کان فیما تورده است). گر فی اُمتی امته همین حدیث را آورده است). گر چه دربارهٔ عمر با (سحیح بخاری، ج ۳، ص ۱۶، ح ۴۶۸؛ صحیح مسلم نیز در ج ۷، ص ۱۱۵ در باب فضایل عمر مشابه همین حدیث را آورده است). گر چه دربارهٔ عمر با «إن» شرطیه تعبیر شده، لیکن در صدر هر دو حدیث با کلمهٔ «لقد» تأکید شده که در میان امتهای گذشته افرادی این چنین، وجود داشته اند، بنابراین، شنیدن کلام فرشته و هم سخن شدن با آنها برای غیرپیامبر مورد قبول شیعه و ستی است. چنان که مریم عذرا (علیهاالسلام) نه تنها با فرشتهٔ وحی هم سخن شد، بلکه با چشمان خویش او را مشاهده کرد: «فتمثل لها بشراً سویّاً»: [روح] همانند بشری درست اندام برای او نمایان گشت (سورهٔ مریم، آیه کار). تفاوت، خود بردند ولی شیعه میگوید: گرامی دخت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آن سخنان را به شوهر خود، علی بن ایی طالب (علیهالسلام) املا کرد و آن حضرت آنها را نوشته به دست فرزندان معصومش اشه طاهرین (علیهمالسلام) رسید و اکنون نزد حضرت ولی عصر (عجلالله تعلی فرد، قراره در دارد.

١ \_ أشكال نزول فرشتگان

رفت و آمد فرشتگان به حضور رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) ممکن است در اَشکال و صورتهای مختلف باشد: حضرت جبرائیل (علیهالسلام) گاهی به صورت دِحیهٔ کلبی خدمت رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) می آمده است؛ «إن جبرئیل کان یأتی نبیّنا صلّی الله علیه و آله فی صورة الدحیة الکلبی» آ.
گاهی به صورت انسانهای دیگر ظاهر می شد. چنان که در روایت

٢، ص ١٩٧، شمارهُ ١٥٠٧؛ الإصابة في تمييز الصحابة، ج ١، ص ٣٧٣، شمارهُ ٢٣٩٠).

۲ \_ بحار، ج ۱۴، ص ۳۴۳؛ ج ۲۲، ص ۴۰۰ و موارد دیگر.

امام صادق (عليه السلام) آمده است:

پدرم در حال طواف کعبه بود که مردی بر او گذشت و با دستش بر دوش وی زد و گفت: سؤالاتی دارم که جواب آن را غیر از تو کسی نمی داند. وقتی پدرم از طواف و نماز فارغ شد آن مرد را احضار کرد و به سؤالات او جواب داد. وقتی که رفت، پدرم فرمود: این مرد جبرئیل بود؛ مرّ بأبی علیه السلام رجل وهو یطوف، فضرب بیده علی مِنْکبه، ثمّ قال: أسئلك عن خصال لا یعرفن غیرُك... فقال: صدقت ومضی، فقال أبی علیه السلام: هذا جبرئیل... .

گاهی نیز فرشته به صورت پرندهای از پرندگان فرود می آمد. امام صادق (علیهالسلام) با دستش به بالشهای خانهاش زد و به حسین بن علاکه در محضرش بود فرمود:

چه بسیار پیش آمد که ملائکه به این بالشها تکیه دادند و ما پرهای آنها را جمع کردیم؛ طال ما اتّکت عَلَیها الملائکة وربّما التقطنا من زغبها ً.

شبیه این ماجرا بین ابو حمزهٔ ثمالی و امام سجاد (علیهالسلام) نیز پیش آمده است.

رفت و آمد فرشتگان در بسیاری از روایات به صورت مطلق آمده، صورت و کیفیت خاصی برای رفت و آمد ذکر نشده است. شاید منظور این باشد که نزولشان بدون مشاهده بوده است.

تذکر ۱: فرشتگان دارای اصناف و درجات گونهگونی هستند، آن گروه که از تجرّد تامّ عقلی برخوردارند از هرگونه جناح مادی و پَر حسّی منزهاند و اگر دربارهٔ آنها سخن

۱ \_ بحار، ج ۱۱، ص ۱۶۹.

۲ \_ کافی، ج ۱، ص ۳۹۳.

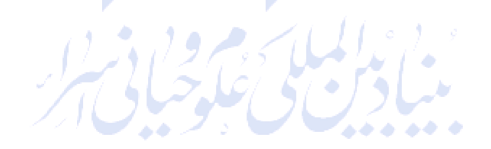
٣ \_ همان؛ بحار، ج٢۶، ص٣٥٣.

از بال و پَرْ مطرح شود ظاهراً ناظر به عَثّل است؛ زیرا فرشته ای که با وحی الهی بر قلب رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نازل می شود، مصون از آثار مادیّت است. اما اگر فرشته زمینی فرض شود که دارای نفس و بدن باشد، ترسیم اجنحهٔ حسّی برای او ممکن است. البته اجنحهای که در قرآن و نهج البلاغه برای ملائکه مطرح شده، نیاز به بحث مستقل دارد. تذکّر ۲: تعبیراتی، نظیر «نزول فرشته»، «دیدن فرشته»، «نزول وحی»، «تلقی وحی» و امثال آن، الفاظی است که بر زبان جاری می کنیم ولی حقیقت آن برای ما روشن نیست؛ زیرا درك این امور با هیچ یك از حواس پنجگانه ما ممکن نیست. در واقع به حس دیگری نیاز است که ما فاقد آن هستیم، مثال ما در این جهت کور مادرزادی است که درصدد شناخت رنگها باشد. چنین کسی برای فهمیدن چشم نوازی رنگ سفید چارهای جز کمك گرفتن از چهار حواس دیگر ندارد. از این رو می پرسد: منظور از چشم نواز بودن این است که شیرین است؟ نرم و لطیف است؟ خوشبو است؟ صدای دل نشینی دارد؟ یعنی تلاش می کند این مسئله را به کمك سایر حواس خود درك کند، لیکن هیچ یك از آنچه که او می گوید، خاصیت دارد؟ یعنی تلاش می کند این مسئله را به کمك سایر حواس خود درك کند، لیکن هیچ یك از آنچه که او می گوید، خاصیت رنگ سفید نیست. درك رنگ سفید نیست. درك رنگ سفید نیاز به حس دیگری دارد که نابینا فاقد آن است.

دیدن فرشته، ادراك حقیقت وحی، ادراك اختلافات احتمالی بین انواع وحی و ... با حواس پنجگانه مادی ممكن نیست، بلكه به قدرت ادراكی دیگری نیاز است كه فاقدان این قدرت، توان شناخت آن را ندارند. از این رو شناخت حقیقت این امور فقط مقدور برخورداران از این قدرت ادراكی، یعنی معصومین (علیهمالسلام) است.

۲ ـ اهداف نزول فرشتگان

هدف و مقصود ملائکه از این تردد و رفت و آمد نیز گوناگون است:



گاهی برای عرضهٔ اعمال بندگان خدا نازل می شوند، چنان که بعداً خواهد آمد'.

گاهی برای آوردن مقدرات یك ساله و اهداف دیگری كه دارند در شب قدر نازل می شوند: (تنزل الملائكة والروح فیها بإذن ربّهم من كل أمر)<sup>۲</sup>.

گاه برای محادثه، همسخن شدن، تأیید، تسدید، خدمت و کمك به ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) فرود می آیند:

(إذ تقول للمؤمنين ألن يكفيكم أن يُمدّكم ربُكم بثلاثة ءالاف من الملائكة منزكين \* بلى إن تصْبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يُمددكم ربكم بخمسة ءالاف من الملائكة مسوّمين) و در جنگ بدر رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) به مؤمنان فرموده بود: آيا كفايت نمى كند كه خدا شما را با سه هزار فرشته نازل شده از آسمان يارى كند؟ آن گاه خداى سبحان مى فرمايد: بله، اگر امروز در جنگ أحد نيز صبر و تقوا پيشه كنيد و دشمن بار ديگر به سراغ شما بيايد خداوند شما را با پنج هزار فرشته نشان دار يارى خواهد كرد.

هر چند که این آیه، عام و ناظر به امداد فرشتگان به مؤمنان است، لیکن در رأس این یاری شوندگان و رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) قرار دارد.

امام صادق (علیهالسلام) در پاسخ مردی که از آیهٔ (وکذلک أوحینا إلیک روحاً من أمرنا ما کنت تدری ما الکتاب ولا الإیمان) ٔ پرسیده بود، فرمود:

فرشتهای است که از زمان نزولش تاکنون به آسمان برنگشته است.

8V a · 1 . 1

۲ ـ فرشتگان و روح در آن (شب قدر) به اذن پروردگارشان برای هر کاری نازل میشوند (سورهٔ قدر، آیهٔ ۴).

٣ ـ سورهٔ آل عمران، آيات ١٢٥ ـ ١٢۴.

۴ ـ و هم چنین روحی را از فرمان خودمان بر تو نازل کردیم. تو نمیدانستی که کتاب و ایمان چیست (سورهٔ شوری، آیهٔ ۵۲).

اين فرشته، با پيامبر خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) بود و با ائمّه بعد از آن حضرت است و آنها را تسديد مي كند؛ ملك منذ أنزل الله ذلك الملك لم يصعد إلى السماء، كان مع رسول الله صلّى الله عليه وآله و سلّم و هو مع الائمّة يسدّدهم .

عمهٔ امام عسكري (عليهالسلام)، حكيمه خاتون مي گويد:

پرندهای آمد قنداقهٔ حضرت ولی عصر (علیهالسلام) را به آسمان برد. من به برادر زادهام گفتم: این پرنده چیست؟ امام عسکری (علیهالسلام) فرمود: این، روح القدس است که موکل بر ائمه (علیهالسلام) است، آنها را موفق میکند، تسدید می گرداند و با علم، تربیت می نماید؛ قالت حکیمة: فقلت: ماهذا الطایر؟ قال (علیهالسلام): «هذا روح القدس الموکّل بالائمة علیهم السلام یوفقهم ویسددهم ویربیهم بالعلم» آ.

گاهی برای زیارت معصومین (علیهمالسلام) و زیارت قبورشان و خدمت به زائرانشان نازل میشوند. امام باقر (علیهالسلام) فرمود:

چهار هزار فرشته ژولیده موی پریشان حال و غبار آلود، تا قیامت بر امام حسین (علیهالسلام) گریه میکنند، زائری برای آن حضرت نمی آید جز آن که به استقبالش میروند، به هنگام مریضی عیادتش میکنند، و آنگاه که مرد بر بالینش حاضر می شوند؛ أربعة الاف مَلَكِ شُعْتٍ غُبْر یَبکون الحسین علیه السلام إلی یوم القیامة فلا یأتیه أحد إلا استقبلوه، ولا یمرض أحد الا عادُوه، ولا یموت أحد إلا شهدوه ...

۱ \_ بحار، ج۲۵، ص ۶۰. ح ۳۲. ۲ \_ همان، ج ۵۱، ص ۱۴.

۳ \_ همان، ج۴۵، ص۲۲۳.

در روایت دیگری آمده است:

چهار هزار فرشته شبانگاهان در آنجا حضور دارند و چهار هزار فرشته روز هنگام موکّل آنجا هستند'.

گاهی نیز برای تعلّم علوم و گرفتن دستور می آیند و خلاصه ملائکهٔ ارضی برای انجام تمام مأموریت هایی که به آنها محوّل می شود ابتدا خدمت امام معصوم هر عصر می روند و مأموریت خود را بر او عرضه می کنند:

«ما من مَلَكٍ يهْبطه الله في أمر ما يهْبطه إلا بدأ بالإمام فعرض ذلك عليه وإن مختلف الملائكة من عند الله تبارك وتعالى إلى صاحب هذا الأمر ً.

تذکر: با توجه به آنچه گذشت قلب مطهر امام زمان هر عصری که انسان کامل و کامل ترین انسان عصر خویش است محل نزول و فرود فرشتگان الهی است و او میزبان تمام آنهاست. بنابر این، در این عصر که ما در آن زندگی میکنیم سکان هدایت انسانها و ادارهٔ نظام آفرینش به دست حضرت بقیة الله، صاحب العصر والزمان (عجالله تعالی فرجه) سپرده شده، میزبانی ملائکه نیز به عهدهٔ وی است.

# ۳ \_ برتر از فرشتگان

این جملهٔ زیارت گویای آن است که ائمه (علیهمالسلام) مقامی بالاتر از ملائکه دارند؛ زیرا آن حضرات، میزبان هستند و ملائکه بر آنان نازل می شوند. و چون «الملائکة» جمع دارای الف و لام است و قرینهای برای عهد ذهنی یا عهد خارجی نیست و افادهٔ عموم میکند، نشان می دهد که آن ذوات مقدّس از همهٔ ملائکه و حتّی از مقرب ترین آنها

ئىدالىل ئىمودادى ئىنيادىلى غارخيانى ارز

۱ \_ بحار، ح۴۵، ص۲۲۳.

۲ \_ کافی، ج ۱، ص ۳۹۴؛ ر.ك: ص ۵۴.

نیز برترند. همان گونه که سجدهٔ ملائکه بر آدم (علیهالسلام) دلالت بر همین مطلب دارد؛ زیرا آن سجده در مقابل شخص آدم (علیهالسلام) نبود، بلکه آدم به عنوان سمبل و نماد انسان کامل که بارزترین مصداق آن ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) هستند مسجود ملائکه قرار گرفت .

نحوهٔ نشستن جبرئیل در نزد رسول خدا(صلی الله علیه و آله و سلم) و استیذان او هنگام وارد شدن بر آن حضرت، گواه دیگری بر این ادعاست: «کان جبرئیل إذا أتی النبی (صلی الله علیه و آله و سلم) قعد بین یدیه قعدة العبد وکان لایدخل حتی ستأذنه» ...

\* \* \*

۱ ـ «... ثمّ إنّ الله تبارك وتعالى خلق آدم فأوْدعنا صُلْبه وأمر الملائكة بالسّجود له تعظيماً لنا وإكراماً وكان سجودُهم لله عزّ وجلّ عبوديّة ولآدم إكراماً وطاعة لكوننا في صُلْبه، فكيف لانكون أفضل من الملائكة وقد سَجدوا لآدم كلُّهم أجمعون... »؛ ... آنگاه خداوند تبارك و تعالى آدم را خلق كرد و ما را در صلب او به وديعت نهاد و به ملائكه فرمان داد تا در مقابل او براى تعظيم و تكريم ما سجده كنند. اين سجده، عبادت خدا بود و براى آدم اكرام و اطاعت، از آن جهت كه ما در صلب او بوديم. چگونه ما برتر از فرشتگان نباشيم، در حالى كه همه فرشتگان بر آدم سجده كردند؟.... در دنباله حديث، رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) به امامت خود بر ملائكه در شب معراج و اظهار عجز جبرئيل (عليه السلام) در همراهي با آن حضرت و هم سخن شدن خودش با خداى سبحان در آن شب خطير و پر خاطره سخن گفته است (بحار، ج۱۸، ص۳۶۶).

۲ ـ تفصیل این بحث را در تفسیر آیهٔ ۳۴ سورهٔ بقره مطالعه فرمایید. رك: تفسیر تسنیم، ج ۳.

۳ ـ شيوهٔ جبرئيل (عليهالسلام) اين بود كه هرگاه به حضور پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) مىرسيد مانند بردگان مىنشست و قبل از اجازه گرفتن. داخل بر آن حضرت نمىشد (بحار، ج۱۸، ص۲۵۶).

و مهبط الوحى: و جايگاه نزول وحى [الهي].

«مهبط» اسم مکان از مصدر «هبوط» است. برخی گفتهاند: هبوط به معنای قرار گرفتن است. هر چیزی که از مکانی عالی پایین می آید و در جایی قرار می گیرد از آن جهت که از محل اولی خودش جدا می شود می گویند: نزول کرد یا نازل شد و از آن جهت که در محل ثانوی استقرار پیدا می کند می گویند: «هبوط» کرد<sup>ا</sup>. لیکن حق این است که: هبوط همان نزول است<sup>۱</sup>. قرآن کریم نیز این واژه را در همین معنا استعمال کرده است: (فاهبط منها) آ. فرق آن با نزول این است که در نزول جدا شدن از مبدأ، مورد نظر است و به استقرار آن در محل دیگر توجهی نیست، در حالی که در هبوط، افزون بر جدا شدن از مبدأ به استقرار آن نیز توجه می شود آ.

بنابراین، «مهبط الوحی» به معنای محلی است که وحی بعد از نزول از مبدأ، در آن محل استقرار پیدا میکند (قرارگاه و جایگاه وحی).

، افغالتحقیق «هیط»

٢ \_ هبط: نزل (المصباح المنير، «هبط».).

٣ \_ سوره اعراف، آيه ١٣.

۴ \_ الفرق بين الهبوط والنزول: أن الهبوط نزول يعقبه إقامة، ومن ثمّ قيل: هبطنا مكان كذا أي نزلناه ومنه قوله تعالى: «اهبطوا مصراً» وقوله تعالى «قلنا اهبطوا منها جميعاً» ومعناه انزلوا الأرض للإقامة فيها ولا يقال هبط الأرض إلا إذا استقرّ فيها. ويقال: «نزل» وإن لم يستقرّ(معجم الفروق اللغوية، ص ۵۵۵، شمارهُ ٢٢۴١). چند نکته دربارهٔ معنای لغوی «هبوط» قابل توجه است:

۱ \_ همان طور که نزول، گاهی از مکان بالاست و گاهی از مکانت عالی، هبوط نیز چنین است.

۲ \_ هبوط گاهی به نحو کیفر و تعذیب است، مانند هبوط ابلیس و گاهی به لحاظ استخلاف و استنابه است، نه تبعید از ساحت قرب خدا، مانند هبوط آدم به زمین که با اجتبا و اصطفای الهی همراه بود.

٣ ـ هبوط گاهي به نحو تجافي و گاهي به نحو تجلّي است و هبوط وحي از سنخ تجلّي است، نه تجافي.

«وحي» در لغت به هر گونه اعلام سریع و مخفیانه (غیر علنی) گفته می شود. طبعاً فهم آن، مخصوص مخاطب یا مخاطبان خواهد بود و دیگران از مضمون آن آگاه نخواهند شد، مگر آن که خود مخاطب یا مخاطبان اصلی، کسی را از مضمون آن آگاه کنند. قرآن کریم، واژهٔ وحی را در موارد مختلفی استعمال کرده که در بحث اشارات خواهد آمد.

### امتیاز انبیا بر دیگران

قرآن کریم انبیا را از جهت بدن و لوازم بدنی بشرهایی می داند که از خصایص بشری برخوردارند و از این جهت فرقی با دیگران ندارند. مانند انسانهای دیگر زندگی عادی دارند، میخورند، می پوشند، راه می روند، میخوابند و...: (ما هذا إلا بشر مثلکم یأکل ممّا تأکلون منه ویشرب ممّا تشربون) دیکی از بهانه های همیشگی مخالفان انبیا (علیهمالسلام) همین بود که می گفتند: چرا این پیغمبر، مانند خود ماست؟ اگر از



۱ ــ این [شخص]، جز بشری همانند شما نیست. میخورد از آنچه شما میخورید و مینوشد آنچه شما مینوشید (سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۳۳).

جنس فرشته باشد ما به او ایمان می آوریم: (قالوا ما لهذا الرسول یأکل الطعام ویمشی فی الأسواق)<sup>۱</sup>. روشن است که این کلمات صرفاً بهانه جویی بود وگرنه موجودی که از سنخ بشر نباشد و هیچگونه آشنایی با عواطف، غرایز، خواسته ها و سایر امور انسانی نداشته باشد چگونه می تواند انسان ها را امر و نهی کند و الگوی آنان قرار گیرد؟ ویژگی انبیا (علیهمالسلام) که آنها را از دیگران ممتاز می کند، از جهت روح و لوازم روحی است که وحی بر آنها نازل می شود، در حالی که دیگران بهرهای از آن ندارند. خدای سبحان به پیامبرش می گوید:

به این مردم بگو من بشری همانند شما هستم، لیکن [خصیصهای که مرا بر شما ممتاز میکند این است که] بر من وحی می شود که معبود شما همان خدای یگانه است؛ (قل إنّما أنا بشرٌ مثلکم یوحی إلیّ أنّما إلهکم إله واحد) . بنابراین، امتیاز اصلی پیامبران از دیگران، دریافت وحی است.

## أشكال وحي

مراد از وحی که در این فقره از زیارت آمده، ممکن است وحی تشریعی باشد که فقط بر رسولان و سفیران الهی نازل میشود. در این صورت خانهٔ اهل بیت (علیهمالسلام) از آن جهت که اهل بیت نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و نیز به منزلهٔ جان آن حضرت هستند: (و أنفسنا وأنفسكم) معل نزول و استقرار وحی تشریعی خواهد بود. امام حسین (علیهالسلام) در

۱ ـ گفتند: این چه پیامبری است که غذا میخورد و در بازارها راه میرود؟ (سورهٔ فرقان، آیهٔ ۷).

۲ ــ سورهٔ کهف، آیهٔ ۱۱۰.

٣ \_ سوره أل عمران، آيه ٤١.

سفر به عراق در ملاقات با مردی کوفی با اشاره به همین قسم از وحی فرمود:

به خدا قسم ای برادر کوفی! اگر در مدینه با تو ملاقات میکردم جای پای جبرئیل را که برای نزول وحی بر جدّمان در خانهٔ ما فرود می آمد، به تو نشان میدادم؛ أما والله یا أخا أهل الکوفة لو لقیتك بالمدینة لأریتك أثر جبرئیل من دارنا ونزوله بالوحی علی جدّي .

چنان که ممکن است مراد از آن اعم از وحی تشریعی، وحی تسدیدی ، اَخبار غیبی و امثال آن باشد که بر همهٔ معصومان (علیهمالسلام) نازل می شود و اختصاصی به رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) ندارد. اینك نمونههایی از اخبار غیبی که بر آنها نازل می شود. امام صادق (علیهالسلام) فرمود:

تا روز قيامت، هر روز اعمال بندگان خدا بر ائمهٔ اطهار (عليهمالسلام) [و هم چنين بر پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم)] عرضه مىشود؛ تعرض عليهم أعمال العباد كل يوم إلى يوم القيامة".

#### نيز فرمود:

هر صبح و شام، زشت و زیبای اعمال امت اسلام بر رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) عرضه می شود. پس سعی کنید که از معصیت بر حذر باشید؛ تعرض علی رسول الله صلّی الله علیه وآله أعمال العباد کل صباحٍ و مساءٍ أبرارها وفجّارها فاحْذرواً.

١ \_ اصول كافي، ج ١، ص ٣٩٩، باب أنّ مستقى العلم من بيت آل محمد (عليهمالسلام).

۲ ـ منظور از وحی تسدیدی وحیی است که بر ائمّه (علیهمالسلام) نازل میشود و برای بیان احکام عمومی شریعت نیست. بلکه دستورالعملی شخصی. رهنمودی اجتماعی، اِخبار از حوادث آتی یا نزول طمأنینه و سکینه و امثال آن است که موجب تسدید. استواری و استحکام آنان میشود.

٣ \_ بحار، ج٣٣، ص٣٤٥، به نقل از بصائر الدرجات، ص٩٤٧.

۴ \_ بحار، ج۲۳، ص۳۴۶.

قهراً همراه عرضهٔ اعمال بندگان خدا، اخبار گذشته و آیندهٔ جهان، تصمیمها و نیّات مردم را نیز، که پیوند با اعمالشان دارد، ارائه میدهند. ظاهر این گونه روایات این است که عرضهٔ اعمال، اختصاص به امام زندهٔ عصر ندارد، بلکه بر همهٔ آن ذوات مقدس عرضه می شود هر چند ممکن است عرضهٔ بر امام زنده از ویژگی خاصی برخوردار باشد.

### شب قدر و نزول بیمانند فرشتگان

یکی از مصادیق بارز و آشکار نزول وحی و تنزل فرشته بر ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) وقایع شب قدر است. از این رو به پیروان خود فرمودند:

با سورهٔ مبارکهٔ قدر بر امامت ما احتجاج کنید و بدانید که در بحث و استدلال پیروز می شوید؛ چون پس از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) حجّت خدا بر خلق او همین سوره است. این سوره سَروَر دین و بزرگترین دلیل مذهب شما و نهایت دانش ماست؛ قال أبو جعفر علیه السلام: «یا معشر الشیعة! خاصِموا بسورة (إنّا أنزلناه) تفلِجوا، فوالله إنّها لحجة الله تبارك و تعالى على الخلق بعد رسول الله صلّى الله علیه و آله وإنّها لسیّدة دینکم وإنّها لغایة علمنا...» .

نحوهٔ استدلال را این گونه آموختهاند که به منکران امامت ما بگویید: آیا با رحلت نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شب قدر هم از بین رفت یا باقی است؟ قطعاً باید بگویند باقی است ً.

١ \_ اصول كافي، ج١، ص٢٤٩، ح٤.

۲ ـ چون «تنزل» فعل مضارع است و دلالت بر استمرار می کند. ابوذر (رضی الله عنه) نیز می گوید: از رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) سؤال کردم آیا لیلة
 القدر اختصاص به عصر انبیا دارد و پس از آنان از بین می رود یا ادامه دارد؟ حضرت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: تا روز قیامت باقی است؛
 «... بل هی إلی یوم القیامة» (نور الثقلین، ج ۵، ص ۶۲۰).

بعد از آن بگویید:

اگر هر سال شب قدر دارد و ملائکه در آن نازل می شوند و اسرار سالانه: (من کل أمر) را با خود می آورند، اولاً، بر چه کسی نازل می شوند؟ ثانیاً، چرا این اسرار را می آورند؟ آیا می آورند که به کسی بدهند یا می آورند که برگردانند؟ اگر می آورند که به کسی بدهند آن فرد کیست؟ ناچار باید می آورند که به کسی بدهند آن فرد کیست؟ ناچار باید بگویند انسان کامل هر عصری که ولی آن عصر است محل نزول ملائکه و میزبان آنان است و ملائکه، اسرار سالانه را می آورند تا به او بدهند .

نزول ملائکه در شب قدر و شرفیابی شان به حضور امام معصوم (علیه السلام) آن قدر زیاد است که در روایتی از امام باقر (علیه السلام) آمده است:

تمام ملائكه در شب قدر به دور ما طواف ميكنند؛ قال أبوجعفر عليه السلام: «إنّ الملائكة يطوفون بنا فيها» .

۱ ـ عن أبى عبد الله عليه السلام قال: «كان عليّ عليه السلام كثيراً ما يقول: [ما] اجتمع التيميّ والعدويّ عند رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم وهو يقرأ: «إنّا أنزاه» بتخشّع وبكاء فيقولان: ما أشدَّ رقّتك لهذه السورة؟ فيقول رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: لِما رأت عينى ووعى قلبى ولما يرى قلب هذا من بعدي. فيقولان: وما اللّذي رأيت وما اللّذي يرى؟ قال عليه السلام: فيكتب لهما في التراب «تغرّل الملائكة والروح فيها بإذن ربّهم من كلّ أمر» قال عليه السلام: فيكتب لهما في التراب «تغرّل الملائكة والروح فيها بإذن ربّهم من كلّ أمر» قال عليه السلام: فيقولان: أنت يا الله عليه و آله و سلّم: هل بقي شيء بعد قوله عزّ وجلّ «كلّ أمر»؛ فيقولان: لا. فيقول صلّى الله عليه و آله و سلّم: هل تعلمان مَن المنزل إليه بذلك؟ فيقولان: أنت يا عليه السلام: فيقول صلّى الله عليه و آله و سلّم: إلى من؟ فيقولان: لا ندري. فيأخذ برأسي ويقول صلّى الله عليه و آله و سلّم: إلى من؟ فيقولان: لا ندري. فيأخذ برأسي ويقول صلّى الله عليه و آله و سلّم: إلى أن من تدريا فادريا، هو هذا من بعدي. قال عليه السلام: فإن كانا لَيَعُرفان تلك اللّيلة بعد رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم من شدّة ما يداخلهما من الرّعب» (كافي، ج ١، ص ٢٤٩).

۲ \_ نورالثقلین، ج۵، ص۶۳۹، ح۱۰۵.

اگر این همه فرشته بر امامان معصوم (علیهمالسلام) نازل میشوند و این همه علوم را برای آنان میآورند قهراً آنها، هم «مختلف الملائکة» هستند هم «مهبط الوحی» و هم «خُزّان العلم» .

اشارات

۱ ـ انواع وحي در قرآن کريم

قبلاً اشاره شد که قرآن کریم کلمهٔ «وحی» را با لحاظ معنای لغوی آن، در موارد مختلفی استعمال کرده است، مانند: الف) آنچه که بر انبیا (علیهمالسلام) نازل می شود: (أتل ما أوحی إلیک من الکتاب) . بیشترین استعمال این کلمه در قرآن کریم به همین معناست.

ب) اِلقای امر فطری و غریزی که دربارهٔ حیوانات آمده است: (أوحی ربّک إلی النّحل أن اتّخذی من الجبال بیوتاً و...)<sup>۳</sup>؛ پروردگارت به زنبور عسل وحی کرد که از کوهها خانهای بساز و....

ج) نفحات رحمانی: (أوحینا إلی أمّ موسی أن أرضعیه...) ؛ به مادر موسی وحی کردیم که فرزندت را شیر بده و....

د) نفثات شيطاني: (إن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم)<sup>٥</sup>؛ شياطين به دوستان خود وسوسه ميكنند.

\_ شرح این فراز خواهد آمد (رك: ص١٠١).

۱ ــ آنچه از کتاب که بر تو وحی میشود. تلاوت کن (سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۴۵).

٣ \_ سورهٔ نحل، آيهٔ ۶۸.

۴ ـ سورهٔ قصص، آیهٔ ۷.

۵ ـ سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۲۱.

ه) اشارات رمزی و کنایی که در حقیقت همان معنای لغوی است: (فأوحی إلیهم أنْ سبحوا بکرةً وعشیّاً) ؛ حضرت زکریا با اشاره به قوم خود گفت: صبح و شام تسبیح خدا گویید.

البته معنای اصطلاحی این واژه همان قسم اول است، یعنی آنچه که به عنوان حِکَم، احکام، اوامر الهی و ... بر انبیا (علیهمالسلام) نازل می شود.

۲ \_ ارتباط كيفيت و كميت وحي با مقام نبي

اختلاف رتبه انبيا (عليهم السلام) امرى ترديد ناپذير است: (تلک الرسل فضّلنا بعضهم على بعض) ، (ولقد فضّلنا بعض النبيّين على بعض) .

بر همین اساس مقدار وحیی که بر آنان نازل می شود و کیفیت نزول آن مختلف است. چنان که گفتهاند:

منظور از (فأوحى إلى عبده ما أوحى) وحي رو در رو و مستقيم است؛ «وحي مشافهة» ٥.

نيز گفتهاند:

دو آیهٔ پایان سورهٔ بقره ره آورد سفر معراج آن حضرت است و رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آنها را بدون واسطهٔ فرشته به صورت مشافهه و رو در رو از خدای متعال دریافت کرده است .

١ \_ سورهٔ مريح، آيهٔ ١١.

۲ ــ این رسولان هستند که برخی را بر برخی دیگر برتری بخشیدیم (سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۵۳).

٣ ـ به تحقيق برخى از انبيا را بر برخى ديگر برترى داديم (سورهٔ اسراء، آيهٔ ۵۵).

۴ ـ پس وحيي کرد به بندهٔ خود آنچه را که وحي کرد (سورهٔ نجم، آيهٔ ۱۰).

۵ \_ تفسير القمي، ج٢، ص٣٣۴. ذيل همين آيه.

٤ \_ همان، ج ١، ص٩٥، ذيل آيه أخر سوره بقره.

آیات پایانی سوره شوری ناظر به تثلیث درجات کلام الهی است که به تفصیل در کتاب قرآن در قرآن آمده است'.

٣ \_ نزول جبرئيل (عليه السلام)

حضرت جبرئيل (عليه السلام) در آخرين لحظات عمر شريف رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) بر آن حضرت نازل شد و عرض كرد:

این، آخرین نزول من به دنیاست؛ چون تنها نیاز و حاجت من در دنیا تو بودی؛ یا محمد! هذا آخر نزولی إلی الدنیا، إنما کنت أنت حاجتی منها<sup>۲</sup>.

ممکن است گفته شود: با این تصریح جبرئیل (علیهالسلام) چگونه می توان نزول وحی بر ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) را پذیرفت؟ و چگونه می توان به آنها گفت: شما مهبط وحی هستید؟

برای جواب به این سئوال تذکر سه نکته ضروری است:

الف) نزول وحی به معنایی که در اینجا مورد نظر است مخصوص جبرئیل نیست، ملائکهٔ دیگر نیز می توانند آن را نازل کنند. بنابراین، حتی اگر نازل شدن جبرئیل بعد از رحلت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) قطع شده باشد معنایش قطع شدن وحی به معنای مورد نظر در اینجا نیست.

ب) منظور جبرئیل (علیهالسلام) این نبوده که هرگز به زمین نخواهد آمد و ارتباط خود را با اهل زمین قطع خواهد کرد؛ چون چنین چیزی برای او که یکی از واسطههای فیض است و تا دنیا باقی است فیض الهی باقی و وسایط فیض او نیز باقی خواهند بود ممکن نیست. منظور جبرئیل (علیهالسلام) این بود که دیگر برای ابلاغ رسالت و نبوت نازل

ئىن ئىرالىل ئىم ودارنى الرائى ئىنيادىلى غارخىلى

۱ ـ ر.ك: قرآن در قرآن، ص ۴۹.

۲ \_ بحار، ج۲۲، ص۵۲۲ و ۵۲۹.

نخواهد شد و وحى تشريعي نخواهد آورد.

چنان که امیرالمؤمنین (علیهالسلام) هنگام غسل دادن بدن مطهر رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) در خطاب به آن حضرت به این معنا تصریح کرده است: «بأبی أنت وأمّی یا رسول الله! لقد انقطع بمو تك ما لم ینقطع بموت غیرك من النبوة والإنباء وأخبار السماء» ؛ پدر و مادرم فدای تو باد ای رسول خدا! با ارتحال تو چیزی را از دست دادیم که با ارتحال کسی غیر از تو از دست ندادیم و آن، نبوت و انباء و اخبار آسمانی است. تصریح آن حضرت این است که با مرگ پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نبوت و آخباری که بر پیامبران نازل می شود و نیز وحی مخصوص رسالت قطع شده است، اما اصل نزول جبرئیل را نفی نکرده است.

ج) در سورهٔ قدر آمده است: فرشتگان در شب قدر نازل می شوند؛ (تنزّل الملائکة) آ. چنان که قبلاً اشاره شد قدر متیقن این آیه نزول فرشتگان مربوط به کارهای زمین و اهل زمین در شب قدر است و نزول فرشتگان حامل عرش و امثال آن را باید از ادلّهٔ دیگر استفاده کرد. حضرت جبرئیل (علیه السلام) از فرشتگان مقرّبی است که کار زمینی دارد و مطاع دیگر فرشتگان است. پس او نیز جزو فرشتگانی است که در شب قدر نازل می شوند. افزون بر این، می فرماید: روح نیز نازل می شود؛ (والروح). «روح» یا خود جبرئیل است یا فرشته ای بزرگتر از او. اگر خود جبرئیل باشد به روشنی ادعای مزبور را ثابت می کند و اگر بزرگتر از جبرئیل باشد باز هم ادعای یاد شده را تحکیم می بخشد؛ چون وقتی او نازل می شود جبرئیل به طریق اولی نازل خواهد شد.

مران المالي عاد المالي المراز المالي عاد المالي المراز المالي عاد المالي المراز المالي المراز المالي المراز ال

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ٢٣٥.

٢ \_ سوره قدر، آيه ۴.

٣ ـ در اين باره رك: ص٥٥.

# ۴ \_ وحي و تعليم انسان كامل

ممكن است گفته شود: ما معتقديم كه ائمه (عليهمالسلام) معلم ملائكه هستند در حالى كه لازمهٔ نزول وحى اين است كه آنان تحت تعليم فرشتگان باشند چنان كه حديث «لولا أنّا نزداد لأنفدنا» نيز بر اين معنا دلالت مىكند. عين اين سؤال دربارهٔ رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) نيز مطرح است.

از این سؤال این گونه می توان جواب داد:

اول: نزول وحی بر کسی به معنای تحت تعلیم آورندهٔ وحی و شاگرد او بودن نیست؛ زیرا نقش جبرئیل و همراهان او صرفاً انتقال یك سلسله حقایق از مرحلهای به مرحلهٔ دیگر است. مثل آنان در نزول وحی، مثل خبرنگار یا گزارشگری است که با مشاهدهٔ حادثهای گزارش، عکس یا فیلم تهیه میکند و آنها را در اختیار تحلیل گری قرار می دهد. آن تحلیل گر با مشاهده و مطالعهٔ مجموع اینها از زوایای گوناگون آن حادثه، آگاهی پیدا میکند یا به تحلیل هایی دست می یابد که خود آن گزارشگر به آنها توجّه نداشته است . هر چند دست یابی آن تحلیل گر سیاسی به این تحلیل ها و اطلاعات تازه به واسطهٔ گزارش آن گزارشگر بوده است ولی در عین حال نمی توان گفت: این تحلیل گر شاگرد آن خبرنگار است.

به بیان دیگر: معلم واقعی انبیا و اولیا، ذات اقدس باری تعالی است اما جبرئیل و سایر فرشتگان تحت امر او واسطهٔ در نزول یا واسطهٔ در تعلیم هستند، نه معلم حقیقی. همانطور که همراهی موسی (علیهالسلام) با خضر (علیهالسلام) برای استفاده از علوم رشدآور

۱ ــاگر وحی بر ما نازل نشود علم ما به پایان میرسد (اصول کافی، ج ۱، ص ۲۵۴).

۲ ــ از این رو پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در خطبهٔ خود در مسجد خیف ِمنا فرموده است: «ربّ حامل فقه ِ إلى من هو أفقه منه»؛ چه بسا حامل فقهی که فقه را به سوی فقیهتر از خود حمل میکند (کافی، ج ۱، ص ۴۰۳).

او به معنای برتری حضرت خضر (علیه السلام) نیست ؛ زیرا حضرت موسی (علیه السلام) از پیامبران اولواالعزم بوده است ولی حضرت خضر (علیه السلام) از چنین مقامی برخوردار نبود. چنان که خبر دادن هدهد به حضرت سلیمان (علیه السلام) از سرزمین ملکهٔ سبا و نیز پندهای عبرت آموز مورچه به آن حضرت به معنای برتری آن موجودات نیست.

دوم: هر فیضی که از جانب ذات اقدس باری تعالی به ممکنات میرسد به وساطت ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) که انسانهای کامل هستند نازل میشود و در این جهت فرقی بین انسان، فرشته، جن، حیوان و... نیست چنان که فرقی بین انواع فیوضات نیست. بنابراین، وحی الهی نیز که از فیوضات ویژهٔ پروردگار متعال است به واسطهٔ آن ذوات مقدس تنزل پیدا میکند و فرشتهٔ وحی از جنبهٔ «لاهوت» آنان کسب فیض میکند و به جنبهٔ دیگر آنان (جنبهٔ ناسوت) تحویل می دهد. پس باید گفت: در حقیقت بخشی از آن ذوات نورانی بخش دیگر را اداره میکند و چیزی از بیرون به آنها نمی رسد. همان طور که قوهٔ عاقلهٔ انسانهای عادی قوهٔ واهمهٔ آنان را اداره و راهنمایی میکند، یعنی شأنی از او عهدهدار ادارهٔ شأن دیگرش است، هر چه

١ \_ ر.ك: سوره كهف، آيه ٤٥ به بعد.

۲ ــ جالب توجّه این است که هدهد گفت: من از چیزی خبر دارم که تو از آن آگاهی نداری؛ «أحطتُ بما لم تُحط به» و آنگاه خبر خود را به وی گفت و منشأ خیرات فراوانی برای سرزمین بمن شد (سورهٔ نمل، آیهٔ ۲۲ به بعد).

۳ ـ حضرت سلیمان (علیهالسلام) در مسیر حرکت خود، آن مورچه را احضار کرد... مورچه به او گفت: مقام تو بالاتر است یا مقام پدر تو، داود (علیهالسلام)؟ سلیمان (علیهالسلام) گفت: مقام پدرم، داود. پرسید: چرا اسم تو یك حرف از اسم پدرت بیشتر است؟ گفت: نمیدانم. مورچه گفت: چون پدرت، جراحات قلبی خویش را با ود و دوستی خدا مداوا می کرد و امیدوارم که تو نیز ملحق به پدرت شوی. [مرحوم علامهٔ مجلسی در شرح این جمله می گوید: منظور مورچه این بود که داود (علیهالسلام) به ترك آولی مبتلا شد و جراحت قلبی خود را با ود و دوستی درمان کرد ولی تو هنوز از ارتکاب به ترك آولی سالم ماندهای، لیکن پدر تو با این کار به کمال دوستی و مودت رسید و امیدوارم که تو نیز به آن مرحله برسی] آنگاه گفت: آیا می دانی که چرا باد مسخر تو گردید؟ سلیمان (علیهالسلام) با شنیدن این نمی دانم. گفت: خدای سبحان خواست به تو بفهماند که اگر جمیع ممالك مثل باد مسخر تو باشد، زوال آن مثل زوال باد است. سلیمان (علیهالسلام) با شنیدن این کلمات خندهاش گرفت (بجار، ج ۱۴، ص ۹۲).

هست مربوط به خود اوست، نه از بیرون. بدین ترتیب نزول وحی برای آنها چیزی جز «از آنان به آنان» نیست.

#### ۵ ـ ضرورت واسطه در نزول وحي

ضرورت وساطت فرشته برای نزول وحی این گونه قابل تبیین است:

۱ \_ انسان کامل، کَون جامع و دارای همهٔ نشئات وجودی است؛ در مرحلهای از وجود «ناقص»، در مرحلهای «مکتفی» و در مرحلهای دیگر «تام» است. مراد از مرحلهٔ ناقص انسان کر مرحلهای دیگر «تام» است. فوق همهٔ موجودها خدای سبحان است که «فوق تمام» است. مراد از مرحلهٔ ناقص انسان کامل، وجود عنصری و دنیوی اوست که محدود و مقهور قوانین طبیعی است. از این رو گاهی بیمار میشود، چیزی از دید او مخفی میماند، نیاز به غذا، آب و سایر نیازمندیهای طبیعی دارد و ....

۲ ـ در مرحلهٔ تام محض، هیچ فرشته ای حضور ندارد؛ زیرا آنجا مقام صادر اول یا ظاهر اول، یعنی مقام انسان کامل است
 که واسطهٔ بین واجب تعالی و ممکنات است، لیکن بسیاری از فرشتگان در مرحلهٔ تام غیر محض و مکتفی، که واسطهٔ بین مرحلهٔ تام محض و ناقص است قرار دارند و مأموریت ابلاغ وحی برعهدهٔ برخی از همین گروه است.

۳ ـ نَصْدِ خاص هستی و نظم خاص وجودی اقتضا دارد که انسان کامل، معارف، حِکَم و احکام را از ذات اقدس باری تعالی بگیرد و آن را تنزّل دهد و ملائکهای که در مراحل تامّ غیر محض و مکتفی حضور دارند و همتای این مراحل انسان کامل و بلکه شأنی از شئون او هستند، بین مرحلهٔ تامّ محض و ناقص وی قرار گیرند و وحی تنزّل یافته به وسیلهٔ او را تلقّی کرده، به مرحلهٔ مکتفی وی که برخی از



مراحل آن همان قلب شریف انسان کامل است برسانند: (نزل به الروح الأمین \* علی قلبک) ا آنگاه به وسیلهٔ همان فرشتگان (با همان جلوه یا جلوهای نازلتر) یا گروهی دیگر از فرشتگان از مرحلهٔ مکتفی انسان کامل به مرحلهٔ طبیعی وی، مانند زبان مطهّر او جاری گردد. سپس از زبان آن حضرت تا گوش شنوندگان نیز به وسیلهٔ فرشتگان مأمور در این مرحله برسد. در تمام این مراحل فرشتگان فراوانی وحی الهی را محافظت میکنند تا پیام هدایت پروردگار بدون کم و کاست و مصون از هرگونه دست بُرد و تحریف به گوش مخاطبان برسد: (فإنّه یسلک من بین یدیه ومن خلفه رصداً \* لیعلم أن قد أبلغوا رسالات ربّهم) ا (بأیدی سفرة \* کرام بررة) ا

بنابراین، فرشتهٔ وحی، واسطهٔ بیگانه نیست تا هبوط و صعود او خارج از قلمرو هستی انسان کامل باشد، بلکه شأنی از شؤون او محسوب میگردد. یعنی در عین آن که فرشته، وجود عینی دارد و در خارج از اُدهان محقّق است، موجودیت او به یُمن وجود انسان کامل است، با رهنمود چنین خلیفهٔ الهی، هبوط و صعود دارد و به هدایت وی پیام الهی را تلقی و تأدیه میکند.

تذكر:توضيح اين كه گفته مي شود: «فرشته، شأني از شؤون وجودي انسان كامل است» چنين است:

۱ ـ قلب شریف انسان کامل نیز دارای مراحل وجودی متعددی است؛ یك مرحلهٔ آن «ماكذب الفؤاد ما رأی» (سورهٔ نجم، آیهٔ ۱۱) است که در مرحلهٔ «قاب قوسین أو أدنی» (سورهٔ نجم، آیهٔ قرار دارد و وحی را بدون واسطه دریافت میكند: «فأوحی إلی عبده ما أوحی» (سورهٔ نجم، آیهٔ ۱۰) و یك مرحلهٔ آن «نزل به الروح الأمین \* علی قلبك» است که با وساطت فرشته دریافت وحی میكند.

۲ \_ سورهٔ شعراء، آیات ۱۹۴ \_ ۱۹۳.

٣ \_ سورهٔ جن، آيات ٢٨ \_ ٢٧.

۴ ــ سورهٔ عبس، آیات ۱۶ ــ ۱۵. البته بعد از آن که پیام الهی به نصاب حجّیت تامّ رسید قبول و نکول آن و هرگونه برخورد یا برخورداری در اختیار اشخاص است.

انسانهای عادی می توانند با ارادهٔ خود صوری از اشیای خارجی را در ذهن خود موجود و معدوم کنند. بنابراین، صورتهای ذهنی در حدوث و بقا وابسته به ارادهٔ انسان است، یعنی اگر ارادهاش را استمرار نبخشد معدوم می شود. اما خود اشیای خارجی، حقیقتی جدا از ذهن انسان دارد و وجود و عدم آن به اراده و ذهن انسان بستگی ندارد.

در بهشت، وجود خارجی اشیا به ارادهٔ بهشتیان بستگی دارد، انسان بهشتی می تواند با ارادهٔ خود درختی ایجاد کند، نهری جاری کند، هر میوهای را از هر درختی بچیند و.... خدای سبحان در وصف بهشتیان می فرماید: (یفجّرونها تفجیراً) امین الاسلام طبرسی (رحمهالله) در تفسیر این آیه می فرماید:

وقتی که مؤمن بهشتی اراده میکند نهری جاری گرداند خطّی بر روی زمین میکشد و از همان نقطه، بدون هیچ گونه رنج و زحمتی آب میجوشد <sup>۲</sup>.

مرحوم استاد علامه طباطبایی نیز ذیل آیه می فرماید:

جاری کردن چشمه به ارادهٔ بهشتیها نسبت داده شد؛ زیرا در تحقق نعمتهای بهشت و بهرهمندی از آن به چیزی بیش از ارادهٔ بهشتیان نیاز نیست.

آنگاه به آیهٔ (لهم ما یشاؤون فیها) استدلال کرده است ٔ. این تعبیر بلندتر از

\_ سورهٔ دهر، آیهٔ ۶.

٢ ـ فإذا أراد المؤمن أن يجري نهراً خطّ خطّاً فينبع الماء من ذلك الموضع ويجري بغير تعب (مجمع البيان، ج١٠ ـ ٩، ص٤١۶. ذيل آيه).

٣ ـ براي بهشتيان هر چه که بخواهند در آنجا وجوددارد (سورهٔ ق، آيهٔ ٣٥).

٤ ـ ينبغي أن يحمل تفجيرهم العين على إرادتهم جريانها لأن نعم الجئة لا تحتاج في تحققها والتنعم بها إلى أزيد من مشيّة أهلها قال تعالى: «لهم ما يشاءون فيها» (الميزان، ج ٢٠، ص ١٢٥).

تعبیر مرحوم امین الاسلام است؛ زیرا او شرط رسیدن به نعمت را حرکت جسمی هر چند مختصر و در حد یك خط کشیدن می داند، اما مرحوم استاد، بیش از اراده را لازم نمی داند.

درخت، نهر، میوه و... با آن که در خارج وجود حقیقی دارند، به ارادهٔ انسان بهشتی موجود میشوند و با ارادهٔ او باقی می مانند. از این رو می توان گفت: وجود آنها از شؤون شخص بهشتی محسوب می شود؛ زیرا اگر ارادهٔ استمرار آن را نکند معدوم می گردد.

رابطهٔ انسان کامل، که صادر اوّل یا ظاهر اوّل است و تمام موجودهای جهان امکان بعد از او هستند با فرشتهٔ مأمور ابلاغ وحی و سایر فرشتگان از قبیل رابطهٔ بهشتیان با درخت، نهر و امثال آن است، یعنی انسان کامل می تواند با ارادهٔ خود فرشته از شؤون انسان فرشته ای کند، وجودش را استمرار ببخشد و... از این جهت گفته می شود فرشته از شؤون انسان کامل است.

چنان که حضرت عیسی (علیه السلام) با ارادهٔ خود پرنده خلق می کرد و تا هر زمان که میخواست وجود آن پرنده را استمرار می بخشید، مرده ها را زنده می کرد و .... (إنّی أخلق لکم من الطّین کهیئة الطیر فأنفخ فیه فیکون طیراً باذن الله... وأحی الموتی باذن الله...) در واقع بخشی از کارهایی را که انسان کامل با ارادهٔ خود در دنیا انجام می دهد. بهشتیان با ارادهٔ خود در بهشت انجام می دهند.

گفتنی است که ارادهٔ انسانهای بهشتی و انسانهای کامل، تابع اراده و اذن الهی است. چنان که مسیح (علیهالسلام) نیز به این تبعیّت تصریح کرده است: (باذن الله).

من الملك عمود المسار مناور الملك عماد حياتي الرار

۱ ـ من برای شما شکل پرندهای از خاك خلق میکنم و در آن میدمم و به اذن خدا تبدیل به پرنده میشود... و مردگان را با اذن خدا زنده میکنم (سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۴۹).

ع \_ عصمت اخلاقي حيا

در قرآن کریم آمده است:

(قل اعملوا فسیری الله عملکم ورسوله والمؤمنون) ؛ ای پیامبر! به مردم بگو: هر چه خواستید انجام دهید ولی بدانید که خدا و رسول او و مؤمنان، اعمال شما را میبینند.

امام صادق (عليه السلام) فرمود:

منظور از مؤمنان در اين آيه ما هستيم؛ إيّانا عني ١، المؤمنون هم الأئمة ٣؛ مؤمنان، همان ائمه هستند.

بنابراین، همهٔ کارهای ما در مشهد و محضر آنان است، نه تنها اعمال ما را می بینند و از آن خوشحال یا ناراحت می شوند، بلکه در قیامت، مطابق آنچه دیدهاند شهادت می دهند.

امام صادق (عليه السلام) فرمود:

چرا رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) را ناراحت میکنید؟ گفتند: چگونه ناراحتش میکنیم؟ فرمود: مگر نمی دانید که اعمال شما بر او عرضه می شود و اگر معصیت خدا را در آن ببیند موجب ناراحتی او می شود؟ آنگاه سفارش کرد: تلاش کنید رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را خوشحال کنید و موجبات ناراحتی او را فراهم نکنید؛ «ما لکم تسوؤن رسول الله صلّی الله علیه و آله وسلّم؟ فقال له رجلٌ: کیف نسوؤه ؟ فقال علیه

١ \_ سورهٔ توبه، آيهٔ ١٠٥.

٢ ــ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٤٣. ذيل آيه؛ بحار، ج ٢٣. ص ٣٥٣. باب عرض الأعمال عليهم.

۳ \_ همان.

السلام: أما تعلمون أنّ أعمالكم تُعْرض عليه فإذا رأى فيها معصيةً سائه ذلك؟ فلا تسوؤا رسول الله وسرّوه السلام: يكي از شيعيان به نام داود رقّي مي گويد:

پسر عمویی داشتم که شخصی معاند و خبیث بود، در حال حرکت به سوی مکه بودم که متوجه شدم وضع زندگی او و خانوادهاش پریشان است. مقداری کمك برای او فرستادم و به سوی مقصدم حرکت کردم. در مدینه به محضر امام صادق (علیهالسلام) شرفیاب شدم ، نزد آن حضرت نشسته بودم که ابتدا به سخن کرد و فرمود: ای داود! روز پنجشنبه اعمال شما را بر من عرضه کردند وقتی در میان اعمال تو صلهای را که به پسر عمویت داده بودی مشاهده کردم، خوشحال شدم. میدانم که این صله تو [و جفای او] موجب تسریع در اجل او خواهد شد؛ کنت جالساً عند أبی عبدالله علیه السلام إذ قال لی مبتدئاً من قِبَل نفسه: «یا داود! لقد عُرضت علی اعمالکم یوم الخمیس، فرأیت فیما عُرض علی من عملك، صِلتك لابن عم معاند خبیث عمد فلان، فسر فی ذلك. این علمت أن صِلتك له أسرع لفناء عُمره وقطع أجله...». قال داود: وكان لی ابن عم معاند خبیث بلغنی عنه وعن عیاله سوء حاله، فصککت له نفقة قبْل خروجی إلی مکة، فلمّا صِرت بالمدینة أخبرنی أبو عبدالله علیه السلام بذلك .

١ \_ بحار، ج ٢٣، ص ٣٤٩؛ نور الثقلين، ج٢، ص٢٤٣.

۲ ـ در روایات اسرار حجّ از امام باقر (علیهالسلام) نقل شده است: مردم مأمور به طواف این سنگها (کعبه) شدند تا پیش ما بیایند و با پذیرش ولایت ما، نصرت خودشان را بر ما عرضه کنند؛ «اِنّما اُمر الناس أن یأتوا هذه الأحجار فیطوفُوا بها ثمّ یأتونا فیُحْبرونا بولایتهم ویُعْرضوا علینا نصرَهم» (بجار، ج ۹۶، ص ۳۷۴). ۳ ـ بجار، ج۲۲، ص۳۹۹.

عبد الله بن ابان از امام رضا (عليه السلام) درخواست دعا كرد. آن حضرت با استناد به همين آيه فرمود:

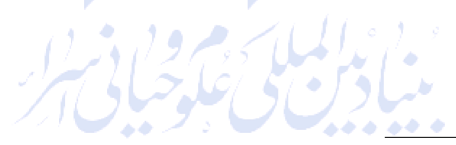
مگر من از شما غافلم و شما را دعا نمى كنم؟؛ قلت للرضا عليه السلام: أدع لى ولأهل بيتى، قال عليه السلام: «أو لستُ أفعل؟ والله إنّ أعمالكم لتعرض عليّ في كل يومٍ وليلةٍ. فاستعظمت ذلك. فقال عليه السلام: أما تقرأ كتاب الله (قل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون).

این گونه احادیث نشان میدهد که اهل بیت عصمت (علیهمالسلام) با دیدن اعمال نیك، نه تنها خوشحال میشوند، بلکه در حق نیکان دعا نیز میکنند.

از مجموع آیهٔ مزبور و این روایات، که نمونههای فراوانی دارد، می توان استنباط کرد که اخبار غیبی بر ائمه (علیهمالسلام) نازل می شود.

نکتهٔ قابلِ توجه در آیهٔ مورد بحث این است که: قرآن کریم در مسیر تربیت و تزکیه، قبل از هر چیز بر احیایِ روحِ حیا تکیه کرده است.

توضیح این که: هر چند این کتاب الهی برخی از انسانها را به بهشت ترغیب میکند و بعضی دیگر را از جهنّم ترهیب می دارد ولی همواره ترس از جهنّم مؤثرتر از شوق به بهشت است. از این رو با آن که روایات وارد شده در فضیلت غاز شب و فضیلت روزهٔ ماه رجب و شعبان فراوان است و شاید کمتر از روایات فضیلت روزهٔ ماه رمضان نباشد، لیکن کسانی که تمام ماه رجب و شعبان را روزه بدارند یا همیشه غاز شب بخوانند بسیار کم هستند؛ سرّس آن است که روایات فضیلت آن عبادتها لسان ترغیب و تشویق دارد، در حالی که روایات روزهٔ ماه مبارك و غازهای واجب، لسان تحذیر و ترس از جهنّم را



سنگین تر از کفّهٔ تشویق به بهشت کرده است.

٢ \_ سوره علق، آيه ١۴.

باید توجّه داشت که جهنم نسخهٔ ابتدایی و همگانی نیست. لذا اصلاح همهٔ انسانها با این نسخه امکان ندارد و اگر هم امکان داشته باشد کار صحیحی نیست، بلکه همانند داغ کردن، جرّاحی کردن، قطع عضو کردن و امثال آن است که در آخرین مرحله قرارمی گیرد: «آخر الدواء الکی» در اوایل هدایت و اواسط تربیت، باید کاری کرد که یك نحوه صیانت نفسانی و سپر درونی مقاومت در مقابله با گناه در افراد ایجاد شود، چنان که در بیماری های جسمی نیز تلاش اوّلی بر واکسینه کردن در مقابله با میکرب است و در صورت بیماری، معالجه و مداوا از طریق دارو و به کمك غذا، ورزش و امثال آن میروند. ضرب امثال آن صورت می گیرد و اگر درمان با غذا و دارو نتیجه نداد به سراغ جراحی، قطع عضو و امثال آن میروند. ضرب المثال «آخر الدواء الْکیّ» نیز ناظر به همین بیماری های جسمی است.

بر این اساس، ذات اقدس ربوبی ابتدا دستور حیا و درس عفاف میدهد و در اولین سورهٔ نازل شده بر رسول گرامی اسلام (صلی الله علیه و آله و سلم) میفرماید:

(ألم يعلم بأنّ الله يري) ٢؛ آيا آدمي غيداند كه خدا [ي عالم و آگاه] او را ميبيند؟

هیچ عاقلی در حضور بچهای ممیز مرتکب گناه نمی شود مگر این که ناظر را شریك جرم خود بداند. این خود نگه داری، ناشی از همان روح حیا و عفاف است که یکی از عصمتهای اخلاقی اجتماعی به حساب می آید. به قول جامی:

در مقامی که کنی قصد گناه \*\*\* گر کند کودکی از دور نگاه شرم داری زگنه در گذری \*\*\* پردهٔ عصمت خود را ندری شرم بادت که خداوند جهان \*\*\* که بود واقف اسرار نهان نظرش بر تو بود بی گه و گاه \*\*\* تو کنی در نظرش قصد گناه

آیهٔ مبارکهٔ سورهٔ توبه که نظارت و رؤیت خدا، رسول و ائمه (علیهمالسلام) را مطرح میکند در صدد احیای همین روحیهٔ حیاست. انسانی که حاضر نیست در منظر و مرآی بچهای ممیز گناه کند هرگز نباید حاضر باشد در محضر خدای متعالی و رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) گناه کند.

امام صادق (عليه السلام) با اشاره به همين مسئله «حيا از رسول خدا» مي فرمايد:

إنّ أعمال العباد تُعْرض على رسول الله صلّى الله عليه وآله كل صباحٍ أبرارها وفُجارها فاحْذروا فليستحي أحدكم أن يُعْرض على نبيّه العمل القبيح ؛ زشت و زيباى اعمال بندگانْ هر روز بر رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) عرضه مىشود. پس هر يك از شما بايد حيا كند كه مبادا عمل زشتى از او بر پيامبرش عرضه شود.

نتیجه این که، ناظر بودن ائمه (علیهمالسلام) بر اعمال عباد که در آیهٔ ۱۰۵ سورهٔ توبه آمده، نوعی وحی و اخبار غیبی است که در اختیارشان قرار می گیرد، هر چند که واژهٔ وحی در آیه نیامده است؛ زیرا اگر چه اِشراف روحی و اِحاطهٔ حضوری انسان کامل نسبت به حوادث فردی و اجتماعی از صنف وحی نیست، ولی اگر از سنخ عرضهٔ اعمال بر آنان توسط کاتبان کرام و ملائکهٔ مأمور ضبط احوال و ثبت اعمال یا ملائکهٔ دیگر باشد از صنف وحی خواهد بود.

als als als



و معدن الرّحمة: و معدن رحمت خدا.

«معدن» اسم مکان از ریشهٔ عَدْن (بر وزن متن) به معنای استقرار همراه با الفت، سرور و رضامندی است<sup>۱</sup>. از این رو هیچ گونه اکراه و بی میلی در هیچ یك از دو طرف (مستقر» مستقر» وجود ندارد. از آن جهت به بهشت «جنات عدن» گفته می شود که اولاً، محل استقرار بهشتیان است: (مساکن طیبهٔ فی جناتِ عدْن) و ثانیاً، این استقرار از روی میل و رغبت است.

«رحمت» در کتب لغت به رقّت، رأفت، لطف، رفق، عطوفت، حبّ شفقت، دلسوزی، همدردی و امثال آن معنا شده است، لیکن اینها مراحل پیش از رحمت و مقدمات آن است؛ زیرا انسان با دیدن صحنهای دلخراش و غمانگیز رقت کرده، از آن متأثر میشود و در پی این تأثر نفسانی، عطوفت و رأفتی نشان میدهد و بر شخص مصیبت دیده تفضّلی میکند. این تفضّل را رحمت میگویند. اما اگر به خدا نسبت داده شود به معنای خود تفضّل و عطوفت است. بدین ترتیب رقت و سایر مقدمات، که تأثر نفسانی است، به خدا اسناد داده نمی شود.

بنابراین، معنای جامع رحمت که هم می توان به خدا نسبت داد و هم به مخلوق

من المائي عمود المنار منا دران كي عاوضا بي الر

١ ـ هو الإستقرار مع أُلفة وبهجة ومن مصاديقه: الجنة (التحقيق، «عدن»).

۲ \_ منزلهای پاکیزه در بهشتهای پاینده (سورهٔ توبه، آیهٔ ۷۲).

او همان «اِعطا و اِفاضه برای رفع حاجت نیازمندان» است. در نتیجه، هر یك از نعمتهای بیپایان الهی، همانند رسالت، امامت، شریعت، کتاب و امثال آن که در هدایت انسان نقش دارد ، مصداق رحمت الهی است.

#### سرچشمههای رحمت

ائمهٔ اهلبیت (علیهمالسلام) مظاهر کامل (ذو رحمة واسعة) ووارثان (رحمة للعالمین) هستند. لذا چشمههای رحمت در خانههایشان میجوشد و از آنجا جاری شده، به دیگران میرسد. بنابراین، درس رحمت، عطوفت، گذشت و مهربانی بیمنت را باید از مکتب آنان آموخت؛ زیرا احسان و انعام انسانها به یك دیگر معمولا با انتظار مقابله به مثل، انتظار تشكر و شعراه است، لیکن ترحم و تفضّل اهلبیت (علیهمالسلام) صرفاً برای خداست و انتظار مقابله به مثل، تشكر و تقدیر از هیچ کس ندارند، یعنی همان گونه که خدای سبحان با رحمت عامّه و واسعهٔ خویش موجودات را خلق کرده، نیازمندیهای آنها را بر آورده می کند و از کسی انتظار پاداش و تشکر ندارد منهای آنها را بر آورده می کند و از کسی انتظار پاداش و تشکر ندارد منهای آنها را بر آورده می کند و از کسی انتظار پاداش و تشکر ندارد منه

۱ ــ الرحمة من الله إنعامٌ وإفضالٌ و من الآدميين رقّةٌ وتَعَطُّفٌ (مفردات، «رحم»). بحث تفصيلي راجع به واژه رحمت را در تفسير تسنيم، ج۱، ص۲۸۰، ذيل آيه كريمهٔ «بسم الله الرحمن الرحيم» مطالعه فرماييد.

۲ ـ «أهم يقسمون رحمة ربّك... ورحمة ربّك خير ممّا يجمعون» (زخرف، ٣٢). در اين آيه، كه در جواب اعتراض سرمايهداران بزرگ مكه نازل شده، از نبوت به عنوان رحمت ياد كرده است و در موارد ديگرى نيز قرآن را به رحمت وصف كرده است: «قد جاءتكم موعظة... ورحمة للمؤمنين» (يونس، ۵۷). «وننزّل من القرءان ما هو شفاءٌ ورحمة للمؤمنين» (اسراء، ۸۲).

۳\_«فإن كذّبوك فقل ربُّكم ذو رحمة ٍ واسعة»؛ بيامبرم! اگر تو را تكذيب كردند بگو: پروردگار شما صاحب رحمت گسترده است (سورهٔ انعام، آيهٔ ۱۴۷). ۴ \_«وما أرسلناك إلاّ رحمةً للعالمين»؛ [پيامبرا!] تو را جز رحمت براى عالميان نفرستاديم (سورهٔ انبياء، آيهٔ ۱۰۷).

۵ ـ اساساً پاداش دادن به خدا محال است. آنچه که به عنوان عبادت و شکرگزاری مطرح است، نفعش برای خود خلق است، نه خالق.

آنان نیز چون مظاهر رحمت عامّهٔ خداوندند حوایج مادی و معنوی مخلوقات الهی را برآورده میکنند و از کسی انتظار پاداش و تشکر شخصی ندارند. نه تنها در مورد رسالت، شعارشان (قل لا أسئلکم علیه أجراً) است، بلکه در مورد اِطعام و احسان نیز میگویند:

(إنما نُطْعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً) ؟ فقط براى رضاى خدا شما را اطعام مىكنيم و از شما نه توقّع جزا و پاداش داريم و نه انتظار تشكر و تقدير.

یعنی همانگونه که «حبّاً لله» خدا را عبادت میکنند ، سایر اعمال و افعالشان را نیز فقط «حباً لله» انجام میدهند.

اجر رسالت

چیزی که به نام «مودّت قربی» در اجر رسالت مطرح است ٔ نفع مستقیم آن به خود مردم بر می گردد؛ چون آنان چراغهای هدایت  $^{6}$  و کشتی های نجات ٔ امت هستند.

۱ \_ بگو: از شما هیچ مزدی بر این (رسالت) نمیخواهم (سورهٔ انعام، آیهٔ ۹۰).

٢ \_ سوره انسان، آيه ٩.

۳ ـ از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) نقل شده است: «ما عبدتُك خوْفاً من عِقابك ولا طمعاً فی ثوابك بل وجدْتك أهلاً للعبادة فعبدْتك»؛ نه از ترس عقابت تو را عبادت میكنم و نه به طمع ثوابت، بلكه چون تو را شایستهٔ عبادت یافتم، عبادتت میكنم (بحار، ج ۴۱، ص ۱۴ به نقل از شرح نهج البلاغه ابن میثم، ذیل حكمت ۲۲۳). ۴ ـ «قل لا أسئلكم علیه أجراً إلاّ المودة فی القربی»؛ بگو: هیج پاداشی در مقابل رسالتم نمیخواهم جز دوست داشتن نزدیكانم (سورهٔ شوری، آیهٔ ۲۳).

۵ ـ قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «إن الحسين بن علي... مصباح هدئ وسفينة نجاةٍ»؛ حسين بن على.... چراغ هدايت و كشتى نجات است (بحار، ج ۳۶. ص ۲۰۵).

۶ ـ قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «إنما مثل أهل بيتى فيكم كمثل سفينة نوحٍ من ركبها نجي، ومن تخلّف عنها غَرَق... »؛ مَثَل اهلبيت من در ميان شما مَثَل كشتى نوح است هر كس كه سوار آن شد نجات مي يابد و هر كس كه از آن تخلف ورزيد غرق ميشود (بجار، ج ۲۳. ص ۱۰۵).

کسی از این نور بهره می گیرد یا بر این کشتی سوار می شود که به آنان علاقه مند باشد اما کسی که به آنان مودت و علاقه ندارد، نه تنها از نورشان بهره نمی گیرد، بلکه تلاش می کند تا این جلوه های فانی نشدنی را خاموش سازد. پس «مودت قربی» اجر و مزد رسالت به گونه ای که نفع شخصی در آن مطرح باشد نیست، بلکه مقدمهٔ به بار نشستن زحمات رسالت است.

بنابراین، اهلبیت نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به تبعیت از خود آن حضرت هیچگونه چشمداشتی از دست و دهان مردم نداشتند تا به آنان پاداش دهند یا از آنان تشکر کنند، چنان که به تصریح قرآن کریم، سایر انبیا (علیهمالسلام) نیز چنین بودند.

هر نبیی گفت با قوم از صفا \*\*\*\* من نخواهم مزد پیغام از شما من دلیلم حق شما را مشتری \*\*\*\* داد حق، دلاّلیم هر دو سری ا

آنان تنها از خدا انتظار اجر و مزد دارند: (إن أجرى إلا على الله وهو على كل شيء شهيد)، نه چون بردگان كه به نجات از جهنم بينديشند و يا تاجران كه سوداى بهشت در سر داشته باشند. صفحهٔ جان و سراسر وجودشان را حبّ پروردگار و عشق و ارادت به او پر كرده است. از اين رو به درگاه محبوبشان عرضه ميدارند:

خدایا! اگر جهنم فروزان و عذاب روانسوز و جانگداز آن را تحمل کنیم فراق و جدایی از تو و دوستان تو و دوری و چشم پوشی از کرامت تو را چگونه تحمل کنیم؟؛ فلئن صیّرتنی لِلْعقوبات مع أعدائك و جمعت بینی وبین أهل بلائك وفرّقت بینی وبین أحبائك وأولیائك، فهبنی یا إلهی وسیدی ومولای وربّی صبرت

المالي المال وفي سنة 200 مالي المالي ا

۱ ــ مثنوی معنوی، دفتر دوم، بیت ۵۷۴ ــ ۵.

٢ ــ اجر من فقط بر خداست و او شاهد بر همه چيز [از جمله زحمات رسالت] است (سورهٔ سبأ، آيهُ ٤٧).

على عذابك فكيف أصبر على فراقك؟ وهبني يا إلهي صبرت على حر" نارك فكيف أصبر عن النظر إلى كرامتك؟ \. خدای سبحان نیز مهر تأیید بر این ادعا زده، فرمود: در میان مردم کسانی هستند که اعمالشان را فقط برای تحصیل رضای من انجام مى دهند؛ (ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضات الله) ، نه براى رسيدن به بهشت و نه براى رهيدن از جهنم. از این جهت اجر آنها جز «اجر لقاء» و ورود در بهشت منسوب به خدا: (جنتی) نخواهد بود. بنابراین، همهٔ اعمال این خاندان چه شخصی باشد و چه اجتماعی کرامت بی منت است و تنها از خدای تبارك و تعالی انتظار پاداش دارند.

اشارات

۱ \_ رغبت طرفيني

استقرار در بهشت از روی میل، رغبت و سرور است. این رغبت، دوطرفی است، یعنی هم بهشتی به بهشت رغبت دارد و هم بهشت به بهشتی. چنان که در روایتی از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) رسیده است:

۱ \_ مفاتيح الجنان، ص ١٣١، دعاى كميل.

۲ ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۰۷. فرق این آیه که در لیلة المبیت، یعنی شب هجرت که امیرالمؤمنین (علیهالسلام) در بستر پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) خوابید نازل شد و اشاره به گذشت و ایثار علی (علیهالسلام) دارد با آیهٔ ۱۱۱ سورهٔ توبه این است که: در این آیه، هدف، طلب رضای خداست: «ابتغاء مرضات الله» و در آيهٔ سورهٔ توبه، كه مربوط به عموم مجاهدان است، مقصود، تحصيل بهشت است: «بأنّ لهم الجنة».

۳ ـ در آیات آخر سورهٔ فجر آمده است: «یا أیتها النفس المطمئنة... \* فادخلی فی عبادی \* وادخلی جنتی»؛ ای نفس مطمئنة... داخل در زمرهٔ بندگان «من» و وارد بهشت «من» شو. آنچه در این آیه مطرح شده، «جنتی» است، یعنی بهشتی که منسوب به خداست، نه «جناتِ تجُری من تحتها الأنهار»؛ بهشتی که نهرها در آن روان است و میوه دارد و ... که برای اوساط از اهل تقواست.

بهشت مشتاق چهار نفر از اهل من است، خدا آنها را دوست دارد و من نیز مأمور به دوستی آنها هستم. آن چهار نفر عبارتند از: على بن ابي طالب، حسن، حسين و مهدى (عليهمالسلام)؛ همان كسى كه عيسى بن مريم (عليهماالسلام) پشت سر وى غاز مىخواند؛ إنَّ الجنة تشتاق إلى أربعةٍ من أهلى قد أحبّهم الله وأمرني بجُبّهم: على بن أبي طالب والحسن، والحسين والمهدى صلوات اللهعليهم الذي يصلّى خلفه عيسى بن مريم .

روایت دیگری این چهار نفر را علی (علیهالسلام)، مقداد، سلمان و ابوذر معرفی کرده است . این اختلاف نشان می دهد که ذكر نام اين افراد از باب ذكر مصداق است وكرنه بهشت، مشتاق هر بهشتي است. سعدي از اين گونه روايات الهام گرفته است که می گوید:

وآن همه پیرایه بسته جنت فردوس \*\*\*\* بو که قبولش کند بلال محمد (ص) ۳

از این بالاتر، دربارهٔ سلمان وارد شده است:

عشق و علاقه بهشت به سلمان بيشتر از عشق و علاقه سلمان به بهشت است؛ إنّ الجنّة لأشوق إلى سلمان من سلمان إلى الجنّة وإنّ الجنّة لأعشق لسلمان من سلمان للجنّة .

و باز به قول سعدي:

حور، فردا که چنین روی بهشتی بیند \*\*\*\* گرش انصاف بوَد معترف آید به قصور

۳ ـ قصاید سعدی، ص۱۷، در ستایش

۴ \_ بحار، ج۲۲، ص۳۴۱

۵ ـ غزلیات سعدی، ص۲۳۱.

164

البته بهشت معدن رغبت است. از این رو بهشتیان نسبت به یك دیگر نیز راغبند.

ثبات، دوام و استقرار در بهشت، نه تنها موجب رفع اضطراب بهشتیان میشود، بلکه انگیزهٔ بالاتر و قویتری از ورود به بهشت برای آنان ایجاد میکند.

۲ \_ اقسام رحمت

رحمتهایی که از معصومین (علیهمالسلام) بروز میکند دو قسم است:

اول: رحمتهای عاطفی

دوم: رحمتهای عقلی

هر چند که دیگران تا حدودی از قسم اول رحمت برخوردارند و جامعه به پشتوانهٔ همین رحمت، با تعاون و تعاضد اعضای آن پیش میرود، ولی ائمه (علیهمالسلام) مانند همیشه و همهٔ موارد در نقطهٔ اوج این قلهٔ رفیع قرار دارند و در این بخش نیز قافله سالار جامعهٔ انسانی هستند.

امام صادق (علیهالسلام) یکی از خدمتگزاران خود را برای انجام کاری فرستاد، لیکن او رفت و باز نگشت. آن امام همام (علیهالسلام) خود در پی او رفت ولی بر خلاف انتظار، او را در گوشهای خوابیده یافت. بر بالینش نشست و به باد زدن او مشغول شد تا راحت بخوابد. هنگامی که خادم از خواب بیدار شد، امام (علیهالسلام) به او فرمود: نباید هم شب بخوابی و هم روز. شب، از آن توست که در آن استراحت کنی اما روز تو از آن ماست؛ بَعَثَ أَبُو عبدالله الصادق علیه السلام غلاماً فی حاجة فأبطاً فخرج أبو عبدالله علیه السلام علی أثره لمّا أبطاً فوجده نائماً، فجلس عند رأسه یُروّحه حتّی ائتبه، فلمّا ائتبه



قال عليه السلام له: «يا فلان! والله ما ذلك لك تنام الليل والنهار. لك الليل ولنا منك النهار» ﴿

این سخن پسندیده و درست، بعد از خدمتی شایسته (نه در ابتدای کار) آن هم به صورت امر به معروف و نهی از منکر، خود ٔ رحمت دیگری در حق آن خدمتگزار بود، تا او را به وظیفهٔ خود آشنا کند.

هر چند چنین رحمتهای عاطفی، سنت و سیرت امامان معصوم (علیهمالسلام) است، لیکن چنین رفتاری ممکن است در سیرهٔ شاگردان برجستهٔ مکتب آنان نیز یافت شود. چنان که در بارهٔ سلمان فارسی (رضوان اللهتعالی علیه) نقل شده است: شخصی بر او وارد شد و او را مشغول انجام کاری یافت. پرسید: ای ابا عبدالله (کنیهٔ جناب سلمان رضوان الله تعالی علیه) چطور خودت مشغول کار شدی و به خادمت واگذار نکردی؟ گفت: خادمم را دنبال کاری فرستادم و خوش نداشتم که هر دو کار را بر دوش او بگذارم ۲.

بنابراین، چیزی که این خاندان را از دیگران ممتاز میکند همان است که در قسم دوم می آید.

قسم دوم رحمت که برتر و بالاتر از قسم اول بوده دور از دسترس دیگران قراردارد و حیات انسانی جوامع بشری مرهون آن است همان محصول وحی است که به صورت رحمت از خانهٔ این ذوات مقدس ترشح و تنزل میکند و به دیگران میرسد. این قسم از رحمت است که آنان را وادار میکند تا بار سنگین و کمرشکن

١ \_ اصول كافي، ج٢، ص١١٢؛ المحجة البيضاء، ج٣. ص٤٤٨.

٢ ـ دخل على سلمان رضوان الله تعالى عليه رجلٌ وهو يَعْجِن، فقال: يا أبا عبدالله ما هذا؟ قال: بعثنا الخادم في حاجةٍ فَكِرْهنا أن نجْمع عليه عملين (المحجة البيضاء، ج ٢. ص ۴۴٧).

رسالت و هدایت ٔ را بر دوش بکشند و در حالی که به آنها سنگ میزدند و پیشانی و دندانشان را میشکستند و ... دست از ارشاد و راهنمایی مردم برنمی داشتند و تا آنجا که امید هدایتشان میرفت تلاش میکردند و همواره از خدا میخواستند که آنها را هدایت کند: «ربّ اهْدِ اُمّتی فاِنّهم لا یعلمون» ً.

حتی اگر جایی نفرین میکردند آن نفرین نیز جلوهای از جلوات رحمانی آنان برای خود نفرین شوندگان و دیگران بوده است؛ زیرا آن نفرین شوندگان سنگ راه هدایت دیگران می شدند، نه خودشان به دین الهی ایمان می آوردند و نه راه را برای ایمان آوردن دیگران باز می گذاشتند. قرآن کریم از این گونه افراد تعبیر به ناهی و نائی میکند: (وهم ینهون عنه وینئون عنه)". از این رو رحمت در حق آن ستمکشان مظلوم اقتضا میکرد که این سنگهای خارا از سر راه مستقیم الهی برداشته شود و راه برای ایمان آوردن مظلومان باز باشد. این موانع، گاهی با جهاد و مبارزه برداشته می شد و گاهی با نفرین و امثال آن.

از سوی دیگر، اِمهال و فرصت دادن به کافر خیری برای او ندارد، بلکه هر روز که مرگش تأخیر میافتد، درکهای بر درکات او افزوده می شود و هر روز که مرگش زودتر فرا رسد ترحم و عطوفت بیشتری در حق او خواهد بود: (ولا یحسبن الذین کفروا أنّما نملی لهم خیر ٌلأنفسهم إنّما نملی لهم لیزدادوا إثماً ولهم عذاب ٌ مهین ٌ) أ؛ کافران گمان نکنند این که

۱ \_ «الذي أنقض ظهرك»؛ [بار سنگين رسالت] كه پشت تو را شكست (سورهٔ شرح، آيهٔ ۳).

۲ \_ خدایا! امّت مرا هدایت کن که آنها نادان هستند (بحار، ج ۱۰، ص ۳۰).

٣ ـ آن كافران هم ديگران را از ايمان آوردن باز مي دارند و هم خودشان از ايمان آوردن دوري مي جويند (سورهٔ انعام، آيهٔ ٢٤).

۴ ـ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۷۸. زینب کبری (علیهاالسلام) در مقابل یاغی گری های طاغوت شام، این آیه را خطاب به او خواند.

به آنان مهلت میدهیم برای آنها خیر است، بلکه به آنان مهلت میدهیم تا گناه بر گناه بیفزایند و برای آنها عذاب خوارکنندهای در قیامت مهیا شده است.

از این جهت، نفرین در حق او در واقع به خیر خود او خواهد بود گرچه ظاهر امر صورت دیگری داشته باشد. پاك بود از شهوت و حرص و هوا \*\*\*\* نیك كرد او لیك، نیك بدنما

چنان که جهتم نیز در مجموعهٔ نظام احسن، رحمت است هر چند که برای اهل جهتم صورت ناگواری دارد. در سورهٔ مبارکهٔ الرحمن که با نام مبارك (الرحمن) شروع می شود و در صدد بیان رحمتهای الهی است، می فرماید:

(یرسل علیکما شُواظ من نار ونُحاس فلا تنتصران \* فبأی ءالاء ربکما تکذبان) اب شعلههایی از آتش بیدود، و دودهای متراکم بر شما (جن و انس) فرستاده می شود و غی توانید از کسی یاری طلب کنید. پس کدامین نعمت پروردگارتان را تکذیب می کنید؟

در این آیه جهنم و عذابهای آن نیز در شمار نعمتهای پروردگار ذکر شده است.

۳ ـ راه برخورداری از رحمت ویژه

هر چند رحمت ویژهٔ اهلبیت (علیهمالسلام) عام است و همچون سیل سرازیر شده، تشنگان مسیر را سیراب میکند و مانند آفتاب پرتوافشانی کرده، به هدایت جویان نور می بخشد، لیکن بهرهمندی از آن مخصوص کسانی است که در مسیر سیل باشند

من المائن مرود والمنازر منيا دران كي عاد حيا بي الراز

۱ \_ مثنوی معنوی، دفتر اول، بیت ۲۳۵.

٢ ــ سورهُ الرحمن، آيات ٣٤ ــ ٣۵.

و در شعاع نور آفتاب قرار گیرند وگرنه کسی که از مسیل فرار میکند یا به سایه پناه میبرد مانند ظرف در بستهای است که سالها در میان امواج سهمگین و خروشان اقیانوسها غوطه میخورد اما نمی از این یم در آن نفوذ نمیکند:

قال رسول الله صلّى الله عليه و آله وسلّم: «أوحى الله عز وجل إلى داود عليه السلام: يا داود! كما لا تضيق الشمس على من جلس فيها كذلك لا تَضيق رحمتى على من دخل فيها "؛ خدا به داود (عليه السلام) وحى فرستاد كه اى داود! همان گونه كه خورشيد از نور دادن به كسى كه در محدوده مسير نور آن باشد مضايقه نمى كند، رحمت من نيز از كسى كه در آن قرار گيرد مضايقه نمى كند.

به همین دلیل، دیدن ظاهر معصوم هر چند که افتخار بسیار بزرگی است، ولی چندان مهم نیست؛ زیرا افراد فراوانی معصوم را با چشم ظاهری دیدند و حتی پشت سر او نماز خواندند، لیکن پس از نماز خنجر به رویش کشیدند، مانند برخی از لشکریان حر که با امام حسین (علیهالسلام) نماز خواندند، سپس با آن حضرت جنگیدند، یا افرادی که پیامبر عظیمالشأن اسلام (صلی الله علیه و آله و سلم) را دیدند، پشتسر او نماز خواندند و زمانی در رکاب او جنگیدند ولی بعد از او راه ارتداد را پیش گرفتند و شمشیر به روی جانشین او (علیهالسلام) در جمل و صفین و نهروان کشیدند.

مهم آن است که بتوانیم شخصیت معنوی معصوم را ببینیم تا معصوم ما را ببیند. نیز مهم آن است که بتوانیم خود را در مسیل رحمت معصوم قرار دهیم تا تلألؤ عطوفت و مهر او ما را فرا گیرد وگرنه ممکن است در عین حال که آن ذوات مقدّس ناظر بر اعمال تمام امّت هستند ، نسبت به برخی نظر تشریفی و تکریمی نداشته

من ندالمان مرود ان المار مرود المن المرار منيا دران كي عاد حيالي الرار

۱ \_ بحار، ح ۱۴، ص ۳۴.

٢ \_ ر.ك: ص١٥٤،عصمت اخلاقي حيا.

باشند. همان گونه که خدای سبحان نسبت به بعضی نظر تشریفی ندارد و با آنها سخن نمی گوید: (لا یکلّمهم الله و لا ینظر الیهم یوم القیامة) با آن که عالم، محضر اوست و چیزی از دید قاهرانهٔ وی مخفی نیست: (إنّ الله علی کلّ شیء شهید) با عمده ترین چیزی که سبب می شود انسان مورد نظر تشریفی و تکریمی معصومین (علیهمالسلام) قرار گیرد آن است که وقتی پروندهٔ اعمال ما به دست آنها می رسد مایهٔ خوشحالی و رضایت آنها شود، یعنی دارای اعمال صالح و خالی از اعمال طالح و زشت باشد. در این صورت خوشحال می شوند و در حق چنین انسان صالحی دعا می کنند و به دیدهٔ رحمت و عطوفت به او می نگرند.

### ۴ \_ قيامت، جلوهگاه رحمت ويژه

جلوه گاه دیگر رحمت اهل بیت (علیهم السلام) قیامت است که در آن محشر عظیم به صورت شفاعت از قاصران و برخی از مقصران ظهور می کند، لیکن همان طور که رحمت الهی در اینجا عام و در آنجا ویژهٔ مؤمنان است، شفاعت اهل بیت (علیهم السلام) نیز، که مظاهر رحمت الهی هستند، شامل کسانی خواهد شد که مؤمن از دنیا رفته باشند، هر چند که در دنیا رحمت و عطوفتشان همگان را شامل می شود. امام صادق (علیه السلام) در تفسیر آیهٔ شریفهٔ (ولسوئف یُعطیک ربُّک فترضی) می فرمودند:

رضايت جدّ ما در اين است كه موحد و خداپرستي در جهنم نماند؛ رضا جدّي أن لا يبقى في النار موحّدٌ أ.

١ \_ سورهُ آل عمران، آيهُ ٧٧.

٢ \_ سوره حج، آيه ١٧.

٣ \_ [اي ييامبر!] خدا آن قدر به تو عطا مي كند كه تو راضي شوى (سوره ضحي، آيه ٥).

۴ \_ تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٩٥، ذيل آيه.

از امام باقر (عليه السلام) نقل شده كه فرمود:

اهل عراق خيال ميكنند اميد بخس ترين آيه قرآن، اين آيه است: (ياعبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمت الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً) ولى ما معتقديم كه اميد بخس ترين آيه قرآن، آيه (ولسوث يعطيك ربّك فترضي) است؛ زيرا آن قدر اجازه شفاعت از اهل لا إله إلاّ الله و موحدان به رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) داده مي شود كه مي گويد: خدايا راضي شدم؛ قلت لأبي جعفر، محمد بن علي بن الحسين عليهم السلام أرأيت هذه الشفاعة الّتي يتحدّث بها أهل العراق أحق هي؟ قال عليه السلام: «إي والله، حدّثني عمّي محمّد بن الحنفية عن علي أن رسول الله صلّى الله عليه وآله قال: أشفع لأمّتي حتّى يناديني ربّي أرضيت يامحمّد؟ فأقول: نعم يارب رضيت ُ ثم أقبل علي ققال: إنّكم تقولون يا معشر أهل العراق إن أرجى آيةٍ في كتاب الله عز وجل (يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم ...)؟ قلت: إنا لنقول ذلك. قال عليه السلام: فكنا أهل البيت نقول: إنّ أرجى آيةٍ في كتاب الله (ولسوف يُعطيك ربك فترضي) وهي والله الشفاعة» لا تذكّر: افزون بر آيه فوق، از آيات ديگرى، مانند آيه (إنّ الحسنات يُذهبن السيّئات) لنيز با عنوان «أرْجي آيه» برفرض (اميد بخش ترين آيه) ياد شده است أ.

١ \_ سورهٔ زمر، آيهٔ ٥٣.

۲ ــ الدّر المنثور، ج۸، ص۵۴۳، ذيل آيهٔ ۵ سورهٔ ضحى؛ تفسير فرات الكوفى، ص۵۷۱ و نور الثقلين، ج۵، ص۵۹۵ مشابه همين روايت را ذكر كردهاند.

٣ \_ سورهٔ هود، آيهٔ ١١۴.

۴ \_ تفسير عياشي، ج٢، ص١٤١.

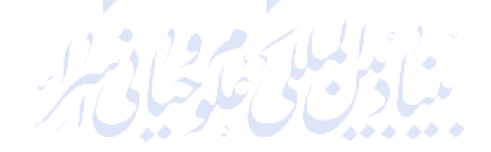
در جمع میان نصوصِ بیانگر مصداقِ «أرجی آیه» برفرض صحّت سند و صدور آنها از معصوم (علیهالسلام) می توان چنین گفت:

۱ ـ هر آیهای در موضوع و زمینهٔ خود امید بخش ترین پیامهای قرآنی است؛ مثلاً آیه (ولسوف یُعطیک ربُّک فترضی) برای فراهم کنندگان زمینهٔ شفاعت و آیه (إن الحسنات یُذهبن السیّئات) برای صاحبان عمل صالح و... بنابر این، حصر مستفاد از هر کدام از احادیث مزبور، حیثی است، نه مطلق؛ یعنی هر کدام از یك حیثیت مخصوص امید. بخش ترین آیه است. به بیان دیگر: آیات و ادلّهٔ فراوانی راجع به شفاعت وجوددارد که انسان را امیدوار میکند، لیکن امید بخش ترین آیه، در زمینهٔ شفاعت، آیه (ولسوف یُعطیک ربّک فترضی) است. آیات و ادلّهٔ فراوانی دربارهٔ تأثیر اعمال صالح در محو گناهان و امثال آن وجوددارد که امید بخش ترین آنها آیهٔ (إن الحسنات یُذهبن السیّئات) است.

۲ \_ همهٔ این آیات در یك حدّ هستند و هر كدام نسبت به بقیهٔ آیات قرآن كریم (جز آنچه دربارهٔ آنها تعبیر «أرجی آیه» شده) امید بخش ترین آیه به شمار می آید، ولی به جای این كه مجموع آنها در یك روایت بیان شود، به تفكیك، هر كدام در روایتی بیان شده است.

بنابر این، حصر مستفاد از هر یك از نصوص یاد شده اضافی است، نه مطلق و قصر آن نِسْبی است، نه نفسی. مثل آن که چند نفر در میان بقیه اعلم، امّا خودشان مساوی یك دیگر و در یك سطح باشند.

۳ \_ ممکن است محور رجا نسبت به جامعهٔ انسانی به طور مطلق اعم از موحد و ملحد، با مدار امید نسبت به امّت اسلامی فرق کند، یعنی بخشی از نصوص ناظر به رجای انسانی و بعضی از آنها راجع به رجای اسلامی باشد.



به بیان واضح تر: برخی از آیات و ادلّه ناظر به رحمت رحمانیه است و همهٔ انسانها، اعم از مؤمن و غیر مؤمن را امیدوار می کند. البتّه امیدی که غیر مؤمن می تواند داشته باشد، پاداش دنیوی و هم چنین تخفیف عذابهای اخروی است.

## ۵ ـ منشأهای اختصاصی رحمت

ممکن است کسی منشأ رحمت شود و گهگاهی رحمتی از او سر بزند لیکن نمی توان او را معدن رحمت نامید؛ چون همان گونه که اشاره شد در «معدن» استقرار و ثبات شرط است.

یکی از اسرار این که فقط از ائمه (علیهمالسلام) تعبیر به معدن رحمت می شود، همین ثبات و استقرار رحمت در وجود آن ذوات مقدس است. یکی دیگر از اسرارش آن است که تکوّن معدن به قابلیت مادهٔ اوّلی آن و قابلیت محل، بستگی دارد. نه هر خاکی می تواند طلا شود و نه هر مکانی می تواند طلاساز باشد، بلکه خاکی ویژه لازم است که در مکانی مخصوص قرار گیرد تا بعد از تحقق بقیهٔ شرایط به طلا یا سایر مواد معدنی گران بها تبدیل شود.

سالها باید که تا یك سنگ اصلی ز آفتاب \*\* \* لعل گردد در بدخشان یا عقیق اندر مین ا

رحمت الهی نیز باید از مجرای خاص، یعنی ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) عبور کند تا قابلیت استفاده بیابد. اما اگر از مجرای آنها عبور نکند این قابلیت را پیدا نخواهد کرد، هر چند که عبور کردن از غیر مجرای خاص عادتاً محال است.



# ۶ \_ هماهنگی قرآن و عترت

خدای سبحان قرآن کریم را به عنوان رحمت معرفی میکند: (هدی و رحمة للمؤمنین) ، چنان که رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را نیز رحمت برای عالمیان معرفی کرده است: (رحمة للعالمین) . ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) در این زیارت شریف به عنوان معدن رحمت: «معدن الرحمة» و همچنین رحمت پیوسته و متصل: «الرحمة الموصولة» معرفی شدهاند. مجموع این تعبیرها شاهد دیگری بر یگانگی رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) و قرآن کریم در نشئات برتر از عالم ماده است همان گونه که در قیامت نیز به یك حقیقت بر میگردند و هرگونه تکثر ظاهری مادی، مختص نشئه دنیاست. این که در حدیث ثقلین از قرآن و عترت به عنوان دو ثقل یاد شده، ناظر به این دنیاست وگرنه در آن نشئات، یك ثقل بیشتر نیست.

## ۷ ــ منشأ استقلالي و تبعى رحمت

ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) معدن رحمت هستند، خدای متعالی نیز معدن رحمت است، لیکن تفاوت بین این دو همان تفاوت بین واجب و ممکن است که در همهٔ این مراحل باید مورد عنایت باشد. افزون بر این، خدای سبحان فقط معدن فاعلی بالذات است، اما ائمه (علیهمالسلام) نسبت به خدا معدن قابلی رحمت و نسبت به بندگان او واسطهٔ معدن فاعلی هستند.

\* \* \*



۱ ــ سورهٔ يونس، آيهٔ ۵۷ و موارد ديگر.

٢ \_ سورهُ انبياء، آيهُ ١٠٧.

و خزان العلم؛ و خزانه داران علم.

«خزّآن» جمع خازن (مثل طلاّب و طالب، جهّال و جاهل) از ریشهٔ «خزن» به معنای جمع، ضبط و نگهداری کردن در محل معین است، خواه امر مادی ذخیره شود یا امر معنوی و خواه مخزن جسمی باشد یا روحی. پس علم را همانند مال می توان در خزانه نگهداری و ذخیره کرد د بنابراین، خازن به معنای جامع، نگهبان، کلیددار و کسی است که اختیار خزینه به دست اوست.

واژهٔ «علم» معنای روشنی دارد و نیازی به بحث ندارد، هر چند که تبیین برخی زوایا و ظرافتهای آن بحث گستردهای می طلبد که در جای خود باید مطرح شود. از این رو بحث و گفتگو در این فقره از زیارت دربارهٔ خزانه دار علم بودن آن ذوات مقدس خواهد بود، نه خود علم آ.

نکتهٔ قابل توجه در اینجا این است: در امور مادی، خزانه با خزانه دار تفاوت دارد؛ چون متاع مادی را در صندوق یا انباری می گذارند و کلید آن را به دست کسی میسپارند، اما امور غیر مادی همانند اموری مادی نیست که انبار مادی داشته



١ ـ الجمع والضبط في محلً وموردٍ معين وهذا المعنى أعمّ من أن يكون المخزون مادّيّاً أوْ معنويّاً أوْ يكون المخزن جسمانيّاً أو روحانيّاً... (التحقيق. «خزن»).
 ٢ ـ راجع به علم امام (عليهالسلام) در فقرات آتيه بحث خواهيم كرد.

باشد، بلکه در صفحهٔ جان هر کسی که جا بگیرد اختیار آن نیز به دست او خواهد بود. از این رو انباردار امور مجرد و غیر مادی جدای از خود انبار نخواهد بود. بدین ترتیب اگر چه در اینجا از ائمه (علیهمالسلام) به عنوان خازن و نگهبان علم مخزون یاد شده است ولی منظور از آن همان خزینه بودن آن ذوات مقدس است.

### گنجينههاي علم

در توضیح خزینهٔ علم بودن باید گفت: ائمّه (علیهمالسلام) که کُون جامع و دارای همهٔ نشئات وجودی هستند و نورانیت و ولایت کلیّه، یعنی مرحلهٔ تامّ که حقیقت امامت آنهاست به عنایت الهی مسلّط بر همهٔ عوالم هستی هستند و چیزی از احاطهٔ علمی آنان مخفی نمی ماند. به بیان دیگر: تمام حوادث بزرگ و کوچك نظام هستی، حتی پلك زدن انسانها، قیام و قعودشان، افتادن برگی از درخت و ... در معرض دید آنهاست و چیزی به نام زمان گذشته، حال و آینده برای آنان معنا ندارد.

لیکن به مرحلهٔ ماده و عالم طبیعت که میرسند، یعنی مرحلهٔ ناقص، مانند دیگران هستند بدین معنا که شاید چیزی را نخواهند بدانند و از سیطرهٔ علم کنونی آنها خارج باشد. تفاوتشان با دیگران این است که دیگران به آن خزانهٔ بی پایان راهی ندارند. لذا ممکن است دلشان بخواهد چیزی را بدانند ولی نتوانند، امّا امامان معصوم (علیهمالسلام) که کلیددار و خازن آن خزانهٔ بی پایانند، هر چه را که بخواهند می توانند بدانند.

از این رو در روایات آمده است: «إنّ الإمام إذا شاء أن یعلَم عَلِم» . بدین ترتیب آنها مظهر علم الهی هستند، یعنی همان طور که چیزی از حیطهٔ علم بی پایان خدا

منا زرالمال عمود اور المال منا دران می عبوه الی ارز

۱ \_ ر.ك: ص ۱۵۰.

۲ \_ وقتی امام بخواهد چیزی را بداند، می داند (کافی، ج۱، ص۲۵۸).

مخفی نمی ماند: (واعلموا أن الله بكل شیء علیم) ، (والله یعلم ما فی السموات و ما فی الأرض والله بكل شیء علیم) ، (ألا ایّه بكل شیء علیم) ، (والله یعلم ما فی السموات و ما فی الأرض والله بكل شیء علیم) ، (ألا ایّه بكل شیء محیط) ، گستره علم ائمه اطهار (علیهمالسلام) نیز همه موجودات نظام هستی را در بر می گیرد. لیكن باید توجه داشت كه علم الهی استقلالی بوده، مرتبط با جای دیگری نیست اما علم ائمه اطهار (علیهمالسلام) تبعی و عرضی است و به منبع لایزال علم الهی مرتبط است و اساساً اگر تعلیم الهی واتصال به علم بی پایان او نباشد ائمه (علیهمالسلام) نیز مساوی دیگران خواهند بود. لذا در برخی روایات آمده است:

اگر امام بخواهد چيزي را بداند، خدا آن را به او مي آموزد؛ إذا أراد الإمام أن يعلم شيئاً أعلمه الله ذلك أ.

شتر پیامبر اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) هنگام عزیمت به تبوك گم شد، هیچ کس نمی دانست کجاست. برخی از منافقان از ماجرا استفادهٔ سوء کردند و این زمزمه را سردادند که او چگونه پیامبری است و چگونه ادعای اِخبار از آسمان را دارد که جای شتر گم شدهٔ خود را نمی داند. پیامبر خدا(صلی الله علیه و آله و سلم) با شنیدن این جمله فرمود:

من چیزی جز آنچه که خدا به من می آموزد نمی دانم، اکنون خدا مرا راهنمایی کرده که شتر من در این صحرا در فلان درّه است و زمام آن به درختی پیچیده و از رفتن بازمانده است، بروید آزادش کنید و بیاورید؛ وإنی والله ما أعلم إلاّ ما علّمنی الله وقد دلّنی الله علیها وهی فی هذا الوادی فی شِعْب کذا وکذا قد حبستُها شجرة بزمامها

۱ \_ بدانید که خداوند به هر چیزی آگاه است (سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۳۱).

۲ ـ خداوند میداند آنچه در آسمانها و زمین وجوددارد و خدا به هر چیزی آگاه است (سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۶).

٣ \_ آگاه باشيد كه خداوند بر هر چيزي احاطه دارد (سورهٔ فصلت، آيهٔ ۵۴).

۴ \_ کافی، ج ۱، ص۲۵۸.

فانطلقوا حتى تأتوني ها فذهبوا فجاءوا ها' ـ

یکی پرسید از آن گم کرده فرزند ۱۹۸۸ که ای روشن روان پیر خردمند زمصرش بوی پیراهن شنیدی \*\*\*\* چرا در چاه کنعانش ندیدی؟ بگفت: احوال ما برق جهاناست \*\*\* دمي پيدا و ديگر دم نهان است گهی بر طارم اعلی نشینم \*\*\*\* گهی تا پشت پای خود نبینم اگر درویش در حالی بماندی ۱۰۰۰ سردست از دو عالم برفشاندی آ

تذکر ۱: چیزی که در خزینه، حفظ و نگهداری میشود ممکن است به دیگران برسد و آنان نیز بهرهمند گردند، لیکن چون در اختیار خازن و کلیددار است حساب و برنامهای دارد؛ همانند چشمهٔ جوشان نیست که معمولاً از اختیار انسان خارج است و هر کسی می تواند به آن دسترسی پیدا کند بلکه اولاً، در اختیار خود خازن و نگهبان است که هرگاه بخواهد از آن استفاده میکند. ثانیاً، از دسترسی و دستبرد دیگران خارج است. ثالثاً، هر مقدار که خود خزانه دار بخواهد به دیگران می دهد بدون این که از اختیار و کنترل او خارج شود.

تذكّر ۲: باید توجّه داشت که اگر چه علم امام به اراده و خواست او بستگی دارد و هر چه را بخواهد بداند، خواهد دانست، لیکن ارادهٔ آنان تابع اراده و مشیّت خداست و تا خدا اراده نکند، آنان نیز اراده نخواهند کرد. از امام هادی (عليه السلام) روايت شده است:

خداوند، قلوب ائمه را محل ارادهٔ خویش قرار داده است. هرگاه خدا چیزی را بخواهد، آنها نیز میخواهند. معنای کلام خدا که فرمود: «شما چیزی را نمی خواهید مگر آن که خدا بخواهد» همین

۱ \_ سىرە ً ابن ھشام، ج۴، ص١٤۶.

۲ ـ گلستان سعدی، باب دوم (در اخلاق درویشان)، حکایت ۱۰.

است؛ إنَّ الله جعل قلوب الأئمّة مورداً لإرادته فإذا شاء الله شيئاً شاؤه وهو قول الله (وما تشاءون إلا أن يشاء الله) .

اشارات

#### ۱ \_ ریشههای علوم

در یك تقسیم بندی كلی می توان مردم را به دو دستهٔ عالم و غیر عالم ا تقسیم كرد.

عالم نیز از آن جهت که واجد کمالی از کمالات است شقوق گوناگونی دارد "که به یکی از آنها اشاره می شود:

الف) کسانی که عالم به بعضی از امورند ولی اصل علم و ریشهٔ آن شمرده نمی شوند؛ چون علم خود را از دیگران فرا گ فتهاند.

ب) كساني كه نه تنها عالمند، بلكه اصل و ريشه علم نيز هستند. بدين معنا كه علم از افكار و انديشه أنان ميجوشد، ليكن توان حفظ و نگهداری آن را ندارند. اینگونه افراد گویا به چشمهای شبیه هستند که تا آب دارد مجبور است بجوشد و هر چه دارد بیرون بریزد مگر آن که دهانهٔ آن را مسدود کنند وگرنه تا دهانهاش باز است و چیزی در درونش وجود دارد خروش آن به گوش میرسد.

۱ \_ بحار، ج۲۵، ص۳۷۲.

۲ ـ تعبیر به «غیر عالم» (نه جاهل)، برای این است که جاهل، در بسیاری از مسائل تهذیبی مقابل عالم نیست، بلکه مقابل عاقل است؛ زیرا عالم یا جاهل است یا عاقل، اما مقابل علم «عدم علم» است. در کتب روایی دو باب مستقل و جدا از هم وجود دارد: ۱ کتاب العقل والجهل ۲ کتاب فضل العلم یا کتاب العلم (برای نمونه رك: بحار، ج ١، ص ٨١ و ١٤٢؛ اصول كافي، ج ١، ص ١٠ و ٣٠).

٣ ـ تقسيم هر چيزي متفرع بر وجود آن چيز است، از اين رو غيرعالم كه فاقد يك كمال (علم) است قابل تقسيم نيست. بدين ترتيب همهُ غيرعاليمها در عالم نبودن شریك هستند هر چند كه منشأ عدم علم هر كسى با دیگرى فرق دارد.

ج) کسانی که اولاً، به اسرار خلقت و آنچه دیگران نمیدانند، آگاهند. ثانیاً، اصل و ریشهای هستند که منبع جوشش چشمهسارهای علم و حکمت بوده، سیل خروشان علم آنها عالم را فرا میگیرد. چنان که علی (علیهالسلام) دربارهٔ خود می فرماید: «ینحدر عنی السیل» بسیل علم و فضیلت از کوهسار وجود من جاری میشود و سایر امامان معصوم (علیهمالسلام) نیز بر همین اساس سرچشمه و ریشهٔ هر علمی هستند. ثالثاً، خروش و خاموشی آن در اختیار آنان است، یعنی اگر بخواهند افاضه میکنند و اگر نخواهند اِفازه نمی نمایند.

#### ۲ \_ تقیه در معارف

در بسیاری از روایات به تقیه سفارش شده است. در برخی از آنها پس از سفارش آمده است:

کسی که تقیه نمی کند رکنی از ارکان ایمان را ندارد؛ زیرا شما در میان مردم، مانند زنبور عسل در میان پرندگان هستید که اگر پرندگان بدانند در اندرون زنبور عسل چه غذای با ارزشی وجود دارد همهٔ آنها را میخورند و هیچ زنبور عسلی باقی غیماند...؛ قال الصادق علیه السلام: «إتقوا علی دینکم فاحجُبُوه بالتقیة، فإنّه لا إیمان لمن لا تقیة له، إنّما أنتم فی الناس کالنحل فی الطیر، لو أنّ الطیر تعلم ما فی أجواف النّحل ما بقی منها شیء " إلاّ أکلته...» .

حقیقت تقیه، راز پوشیدن و سپر گرفتن در مقابل بیگانه و نامحرم است. این بیگانه، گاهی غیر مسلمان و غیر شیعه است و گاهی شیعهٔ متوسط و کامل و حتی

منا در المال عمود المرار منا در المالي علوه الى الرر

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ً ٣.

٢ \_ اصول كافي، ج٢، ص٢١٨، باب التقية.

شیعهٔ اکمل. چنان که تقیه نیز گاهی در مسایل و احکام عملی است و گاهی در مسایل اعتقادی و معارف الهی. سرّش آن است که خطرات افشا در همهٔ این موارد وجود دارد و انسان عاقل هنگام احساس خطر مسایل ایمنی را که سپر گرفتن یکی از آنهاست رعایت میکند.

برخی از افراد توان تحمّل و هضم بعضی از علوم را ندارند. لذا اقدام به تکفیر و تفسیق صاحبان آن علوم کرده، آنان را در زمرهٔ زنادقه قرار میدهند:

الناس أعداء ما جهلوا<sup>۱</sup>؛ مردم، دشمن چیزی هستند که آن را نمیدانند، (بل کذّبوا بمالم یُحیطوا بعِلْمه)<sup>۱</sup>؛ آنها چیزی را تکذیب کردند که به آن علم نداشتند.

در حضور امام سجاد (عليهالسلام) از تقيه سخن به ميان آمد، حضرت فرمود:

اگر ابوذر میدانست که در قلب سلمان چه چیزی وجود دارد قطعاً او را میکشت، با آن که رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بین آن دو، اخوت و برادری برقرار کرده بود. اگر آنها چنین هستند، دربارهٔ دیگر مردم چه گمان میکنید؟...؛ قال الصادق علیه السلام: «ذُکِرت التقیةُ یوماً عند علی بن الحسین علیهماالسلام فقال: والله لو علم أبوذر ما فی قلب سلمان لقتله ولقد آخی رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم بینهما فما ظنّکم بسائر الخلق؟...»".

در حالی که ابوذر شأنی داشت که علی (علیهالسلام) در حق او فرمود:

ابوذر از علوم و معارفی برخوردار است که مردم از [تحمل] آن عاجز هستند اما او دَرِ گنجینهٔ علم خود را بسته نگهداشت و چیزی

> ۱ ــ نهج البلاغه، حکمت ۴۳۸ و ۱۷۲. ۲ ــ سورهٔ یونس، آیهٔ ۳۹. ۳ ــ بحار، ج ۲۲، ص ۳۴۳.

از آن را بيرون نداد؛ وعي أبوذر علماً عَجَز الناس عنه ثمّ أوكي عليه فلم يخْرج منه شيئاً .

نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز او را از جهت زهد به عیسی بن مریم (علیهماالسلام) تشبیه کرده است؛ «أبوذر فی اُمّتی علی زهد عیسی بن مریم» ۲.

تذکر: آنچه ذکر شد معنای مشهور حدیث است، لیکن برخی ضمیر فاعلی قتل را به جملهٔ «ما فی قلب سلمان» و ضمیر مفعولی آن را به «ابوذر» برگردانده، حدیث را چنین معنا کردهاند: اگر ابوذر، علم سلمان را میداشت همین علم باعث قتل او می شد؛ چون نمی توانست آن علم را تحمل کند و اظهار می کرد، در نتیجه به سرنوشت امثال منصور حلّاج مبتلا می شد. این احتمال اگر چه خلاف ظاهر است، ولی در عین حال، موافق لزوم تقیهای است که اشاره شد.

سر محفوظ ماندن ائمه (علیهمالسلام) و اصحاب خاص آنان از گزند حوادث و سردار رفتن منصورها، رعایت کردن تقیه و رعایت نکردن آن است.

گفت آن يار كزو گشت سر دار بلند \*\*\* جرمش اين بود كه اسرار هويدا مىكرد "

امام باقر (عليهالسلام) به شاگر دان خود مي فر مود:

اگر زبانتان کنترل شده بود و ترس از افشای اسرار نمیبود، به هر کسی همهٔ آنچه که به نفع یا به ضرر اوست، میگفتم؛ لو کان لاًلسنتکم أُوګیة لحدثتُ کلَّ امری ی بما له وعلیه ً.

امام صادق (عليهالسلام) فرمود:

نبی مکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) هرگز با کسی به اندازهٔ عقل و فکر خود سخن نگفته

۳ ـ ديوان حافظ، ص١٩٣، غزل ١٤٣٠

۴ \_ بحار، ج۲۶، ص۱۴۹.

است؛ ما كلّم رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم العباد بكنه عقله قطّ...'.

سر این گونه سخن گفتن رعایت تقیه در مسائل علمی است؛ چون آن حضرت بلیغ تر از هر کسی بوده و انسان بلیغ اهل تقیه و کتمان است.

این چه میگویم به قدر فهم توست \*\*\*\* مُردم اندر حسرت فهم درست ّ

شخصی که گمان میکرد تناقضاتی در قرآن کریم وجود دارد، بر امیرالمؤمنین (علیهالسلام) وارد شد و سئوالات خود را با آن حضرت در میان گذاشت. امیرالمؤمنین (علیهالسلام) به قام پرسشهای او پاسخ داد تا به آخرین سؤال، که دربارهٔ مرگ و فرشتگان مأمور آن بود، رسید. آنگاه فرمود:

هر صاحب علمی نمی تواند علم خودش را برای همهٔ مردم تفسیر کند؛ چون مردم دارای مراتبی هستند: برخی قوی و برخی ضعیفند. از سوی دیگر برخی از علوم، قابل تحمل و برخی غیر

۱ ـ اصول کافی، ج ۱، ص ۲۳، ح ۱۵. برخی از شارحان اصول کافی، همانند مرحوم صدرالمتآلهین در شرح این حدیث، علی (علیهالسلام) را استتنا کرده، گفتهاند: مراد، عموم مردم هستند و ما می دانیم که امیرالمؤمنین (علیهالسلام) داخل در این عموم نیست؛ چون او به منزلهٔ جان پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بود و هر چه رسول گرامی می دانست او هم آگاه بود. از این رو فرمود: من شهر علم هستم و علی دروازهٔ آن است؛ واعلم أن المراد من العباد جمهور الناس والجمع المحلّی باللام وإن کان ظاهره للعموم فیدخل فیه کل عبد من عباد الله، إلاّ أنّا نعلم یقیناً أنّ أمیرالمؤمنین علیهالسلام غیر داخل فی هذا العموم، لأنه کان بمنزلة نفس الرسول صلّی الله علیه و آله و سلّم وصاحب سرّه و نجواه، فکان یعلم کلّ ما علِمَه الرسول وعرف کلٌ منهما ما عرفه الآخر علیهمالسلام، ولقوله صلّی الله علیه و آله و سلّم: «أنا مدینه العلم وعلیّ بابها» (شرح اصول الکافی، کتاب العقل والجهل، ص ۵۳۹، ذیل حدیث ۹). و چون ائمه (علیهمالسلام) در شرایط عمومی امامت نیست از این جهت سایر ائمه (علیهمالسلام) همانند علی (علیهالسلام) از این عموم خارج هستند. کاد یک کسی است که به مقتضای حال و رعایت شرایط مستمع سخن بگوید.

۳ \_ مثنوی معنوی، دفتر سوم، بیت ۲۰۹۸.

قابل تحمل است مگر آن که خداوند تحمل آن را آسان گرداند و اولیای خاص خود را به کمك و یاری ایشان وا دارد. آنگاه به وی فرمود:

همین مقدار تو را کفایت میکند که بدانی خدای سبحان مُحیی و ممیت است و بندگان خودش را به دست هر کس ملائکه یا غیر ملائکه که بخواهد، توفی میکند .

كنايه از اين كه لازم نيست امثال تو دنبال ظرايف و لطايف بروند؛ چون ظرفيت تحمل و درك آن را ندارند.

گویندهای که بدون رعایت بلاغت، بیش از ظرفیت و استعداد مخاطب سخن می گوید، تنها نمرهاش ضایع کردن وقت خود و شنونده است؛ زیرا نه مخاطب بهرهای از آن می برد و نه خودش نسبت به آن اجر تعلیم دارد. افزون بر این، حیثیت یا حتی سر خود و گاهی سر هر دو را بر باد می دهد و اگر به آن روز سیاه نرسد حداقل ضامن وقت تلف شدهٔ مردم است. امام صادق (علیه السلام) فرمود:

لیس منّا من أذاع حدیثنا فإنّه قتلنا قتْل عمد لا قتل خطأ ٌ؛ کسی که رعایت تقیه نمیکند و حدیث ما را به هر کسی میگوید از ما نیست؛ چون با این کار خود مرتکب قتل عمدی ما شده است، نه قتل خطایی.

۱ \_ «و ليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسّره لكلّ الناس لأنّ منهم القوي والضعيف ولأنّ منه مايطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله إلاّ أن يسهّل الله له حمله وأعانه عليهم من خاصّة أوليائه وإنّما يكفيك أن تعلم أنّ الله الحبي المميت وأنّه يتوفّى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكته وغيرهم» (بحار، ج٩٠، ص١٤١).

۲ \_ بحار، ج۲، ص۷۹.

رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) فرمود:

لا تؤتوا الحكمة غير أهلها فتظلموها ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم ؛ حكمت را به غير اهلش عرضه نكنيد؛ چون به حكمت ظلم خواهيد كرد.

عارف نامدار شیعه، مرحوم سید حیدر آملی (رضیاللهعنه) قبل از طرح برخی مباحث عمیق توحیدی و امثال آن بحث مفصلی دربارهٔ تقیه و لزوم کتمان سر مطرح کرده، می گوید:

در عین حال که بیان اسرار الهی برای اهلش لازم است، افشای آن نیز نزد هر کسی جایز نیست .

بنابراین، تحمل و نگدداری علوم و اسرار الهی و حفظ آن از اشاعه و انتشار، کار دشواری است که فقط ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) می توانند به گونهای شایسته از عهدهٔ آن بر آیند. بدین جهت پیروان راستین آنان کسانی اند که علوم را در وجود خود ذخیره کرده، در آن را به روی هر کسی نمی گشایند، بلکه با رعایت اصل «تقیّه» با هر کسی به اندازهٔ ظرفیّت و استعدادش سخن می گویند آنچه را که باید بگویند بجا می گویند و آنچه را باید کتمان کنند به کسی نمی گویند.

هر که را اسرار حق آموختند \*\*\*\* مُهر کردند و دهانش دوختند

امام صادق (عليهالسلام) فرمود:

حدیث ویژهٔ ما را حتی انبیا و فرشتگان و انسانهای امتحان داده نیز تحمل نمیکنند.

از امام هادی (علیهالسلام) سؤال شد منظور جد شما از این جمله چیست؟ آن حضرت

منا ندالمان مروان الرام منا دران کی عادهایی ارز

۱ \_ بحار، ح۲، ص۷۸.

٢ ــ رك: جامع الأسرار و منبع الأنوار، مقدمة مشتملة على كتمان الأسرار....

#### فر مود:

منظور این است که ما مخزن علوم و اسرار هستیم اما دیگران مجرای آن. ما می توانیم علوم را در خود نگه داریم ولی آنها قدرت نگه داری ندارند و به افراد دیگر منتقل می کنند؛ کَتَبتُ إلی أبی الحسن، صاحب العسکر علیه السلام: جعلت فداك ما معنی قول الصادق علیه السلام: «حدیثنا لا یحتمله ملك مقرّب ولا نبی مرسل ولا مؤمن امتحن الله قلبه للإیمان؟ فجاء الجواب إنما معنی قول الصادق علیه السلام أی لا یحتمله ملك ولا نبی ولا مؤمن أن الملك لا یحتمله حتی یخرجه إلی ملك غیره، والنبی لا یحتمله حتی یخرجه إلی نبی غیره، والمؤمن لا یحتمله حتی یخرجه إلی مؤمن غیره، فهذا معنی قول جدی علیه السلام» . تذکر: «احتمال» و «تحمل» که در این روایت و مشابه آن آمده، به معنای حمل کردن و نگهداشتن است. تحمل حدیث ائمه تذکر: «احتمال» و «تحمل» که در این روایت و مشابه آن آمده، به معنای حمل کردن و نگهداشتن است. تحمل حدیث ائمه

کسی که مجرای علم است نمی تواند آن را در خود نگه دارد، بلکه آن را به کسی میگوید یا در جایی مینویسد، در نتیجه برای خودش دار مرگ برپا میدارد و برای دیگران دام تهمت و افترا میگستراند:

(عليهم السلام) معناي ديگري نيز دارد كه بعداً خواهد آمد.

إنّما الهالك أن يحدّث أحدكم بشيء منه لا يحتمله، فيقول: والله ما كان هذا، والله ما كان هذا، والإنكار هو الكفر '؛ هلاك شده، كسى است كه حديثي را برايش بازگو كنند و او تحمل آن را نداشته

من الملائع عمود النبيار منا دران المائع علوها في الرا

۱ ــ اصول کافی، ج ۱، ص ۴۰۱، ح ۴. باید توجه داشت که انبیای اولوالعزم (علیهمالسلام) مستثنا هستند و حساب دیگری دارند.

۲ \_ همان، ح ۱.

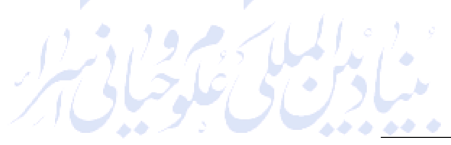
باشد و در مقام انكار بگوید: به خدا این چنین نیست، به خدا این چنین نیست و انكار، همان كفر است.

اما کسی که از ظرفیت و شرح صدر برخوردار است مخزن کتوم اسرار بوده، خود و دیگران را گرفتار نمیکند. او کتومانه به میخانهٔ وحدت میرود و هرگز فریاد «أنا الحق» بر نمی آورد، اما منصورها چون مجرای اسرار بودند با فریاد انا الحق خریدار سردار شدند.

كاسه منصور خالي بود كه پر آوازه گشت \*\*\* ور نه در ميخانه وحدت كسي هشيار نيست

بنابراین، «صعب» و «مستعصب» بودن حدیث ائمه (علیهمالسلام) که در بسیاری از روایات آمده است تنها به این معنا نیست که کسی توان فهمیدن آن را ندارد، بلکه بدین معنا نیز هست که نگهداری اسرارشان بسیار دشوار است. همان گونه که ممکن است کودکی توان بلند کردن باری سنگین و نگهداری از آن را برای مدتی کوتاه داشته باشد اما چون نگهداری آن برای مدتی طولانی یا همراه بردن آن توان بیشتری می طلبد، یا آن را رها می کند یا آن متاع وزین او را رها می سازد. تذکر: لازمهٔ خزینه بودن، وقت شناسی و به موقع کار کردن است .

\* \* \*



۱ ــ راجع به وقتشناسی ذیل جملهٔ بعدی (منتهی الحلم) بحث خواهیم کرد. ر.ك: ص١٩٥.

و منتهى الحلم؛ و غايت حلم و بردباري.

«منتهی» اسم مکان باب افتعال از ماده «نهی» مقابل امر است. نهی به معنای طلب ترك شیء است و از آن رو که به کمك عقل، ترك چیزی طلب می شود به عقل «ئهیه» (بر وزن لقمه) نیز گفته می شود که جمعش «ئهی» است. باب افتعال برای مطاوعه و قبول است، قبول نهی به این است که انسان متعبد در برابر نهی، توقف و خویشتن داری کند و حرکت و عمل خود را به آخر و نهایت برساند. بدین ترتیب مُنتهی به معنای مکانی است که در آن مکان، به آخر رسیدن، مورد قبول واقع شده و بعد از آن دیگر حرکت و اقدامی صورت نمی گیرد دا این رو به غایت و پایان هر چیزی منتهای آن چیز گفته می شود.

«حلم» به معنای منضبط کردن نفس از هیجان غضب و احساسات است به گونهای که حالت سکون، طُمأنینه و صبر در مقابل ناملایات به انسان دست میدهد و از سبكمغزی، اقدامات نابخردانه، بی پروایی و خشم پرهیز می کند . بنابراین، می توان گفت: حلم، محصول اعتدال در قوهٔ غضبیه است و حلیم، کسی

١ \_ ر.ك: التحقيق، «نهي».

٢ ـ إنضباط النفس والطبع عن هيجان الغضب وعن الإحساسات، وحصول حالة السكون والطمأنينة والصبر في مقابل ما لا يلائم الطبع، في مقابل العجلة والطيش والنزق والغضب (التحقيق، «حلم»).

است که اهل افراط و تفریط در اِعمال قوهٔ غضبیه نباشد . در نتیجه کسی که با داشتن قدرت بر انتقام و کیفر، عجله نکند، حلیم نامیده می شود.

بدین ترتیب، معنای این جمله این است: شما به غایت و آخرین درجهٔ حلم و بردباری رسیدهاید، یعنی آن مقدار خویشتنداری که برای مخلوقهای الهی ممکن است شما دارا هستید.

## همراهي علم و حلم

در جملهٔ قبل گفته شد: «شما خزینه های علم هستید». زمانی انسان می تواند میوهٔ شیرین علم را بچیند که با حلم مقارن و همراه گردد: «لن یثمر العلم حتی یقارنه الحلم» ۲؛ زیرا با حلم، بردباری و تأمّل علم آدمی پخته تر و رسیده تر می شود و عالمی که حلیم است به مصلحت و نتیجهٔ کامل تری دست پیدا می کند.

امام جواد (علیه السلام) حلم را لباس فاخری می داند که عالم نباید از آن عاری شود؛ «الحلم لباس العالم فلا تعرین منه» منه در بیانات امیرالمؤمنین (علیه السلام) رابطهٔ علم و حلم، طرفینی ترسیم شده است: علم، اصل و ریشهٔ حلم است و حلم، مایهٔ زینت و آراستگی علم می گردد؛ «العلم أصل الحلم» أ، «الحلم زینة العلم» أ.

امام صادق (علیهالسلام) با توجه به نقش حلم در دست یابی به علم و جایگاه آن در ثمردهی و به بار نشستن دانش و معرفت بعد از توصیه به حلم و بردباری فرمود: حلم از ارکان و پایههای علم است؛ «علیك بالحلم فائه رکن العلم» ؟.

۱ \_ البته حلیم بودن خدا با حلیم بودن انسان تفاوت دارد، مثل هر جای دیگری که در اوصاف کمالی بین واجب و ممکن فرق است.

۲ ـ شرح غرر الحكم، ج ۵، ص ۶۳. ش ۷۴۱۱.

۳ ـ بحار، ج ۷۵، ص ۳۶۲. 📥

۴ \_ شرح غررالحكم، ج ١، ص ٢٤٩، ش ١٠٠٣.

۵ \_ همان، ش ۱۰۰۴.

۶ \_ بحار، ج۶۸، ص۴۱۴.

مجموع این روایات که مشابه فراوان دارد بیانگر تعامل و تعاضدی است که بین علم و حلم وجود دارد به گونهای که علم، بدون حلم به بار نخواهد نشست و حلم نیز بدون علم بر پایهای محکم استوار نخواهد بود در نتیجه، ثبات و دوام حلم به علم وابسته است. چنان که مقدار حلم با مقدار علم پیوند دارد و رمز توصیه به مقارنت و همراهی علم با حلم همین است. به گفته مرحوم علامه مجلسی خدای حکیم نه تنها علم را از انسان غیرحلیم میستاند و از افاضه حکمت به وی مضایقه دارد، بلکه چنین شخصی چون توان تحمل مشکلات و تنگناهای علم آموزی را ندارد، عالم و متعلم از او فرار میکنند. از این جهت نه کسی از علوم او بهرهمند می شود و نه او توان آموختن از آموختههای دیگران را دارد د.

در این بخش از زیارت به ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) می گوییم: نه تنها در بُعد نظری خزینهٔ علوم هستید و به غایت آن رسیدهاید، بلکه در بُعد عملی نیز در مرحلهای از حلم قرار دارید که بیش از آن امکان ندارد.

این ادّعا با توجه به روایتی از رسول اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم)مدلّل می شود. آن حضرت در جواب سؤالات شمعون بن لاوی بن یهودا که از حواریان حضرت عیسی (علیه السلام) بود و از عقل و مسائل جنبی آن سؤال کرد فرمود:

۱ ـ رك: بحار، ج ۱، ص ۱۲۴.

٢ ــ همان، ص١١٧ به نقل از تحف العقول، ص ١٥.

٣ \_ كافي، ج ١، ص ١١، ح٣.

خصال پسندیده است که هر یك از آن خصال شاخههای فراوان دارد'. بنابر این، اساس و ریشهٔ هر خیر و نیکی عقل است چنانکه در همین روایت رسول اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) آمده است:

خدای سبحان بعد از خلق کردن عقل به او فرمود: [به کمالات] رو کن. عقل رو کرد. فرمود: [به کراهات] پشت کن. عقل پشت کرد. آنگاه فرمود: به عزت و جلال خودم سوگند! بزرگتر و مطیع تر از تو مخلوقی نیافریدم. محور خلق و بازگشت تو هستی تواب برای تو است و عقاب نیز بر تو واقع می شود؛ إن الله خلق العقل فقال له: أقبل، فأقبَل وقال له: أدبر فأدبر. فقال الله تبارك و تعالى: و عز تي و جلالى ما خلقت خلقاً أعظم منك و لا أطوع منك، بك أبداً وبك أعيد، لك الثواب وعليك العقاب.

بدین ترتیب، هرکس که از عقل بیشتری برخوردار است سهم وی از خصال نیك بیشتر خواهد بود.

این که به ائمه (علیهمالسلام) میگوییم: شما از نهایت حلم برخوردار هستید و کسی همتای حلم شما نیست از آن جهت است که کسی در برخورداری از عقل به پایهٔ آنان نمی رسد؛ چون آنها وارث عقل کل، یعنی رسول اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) هستند. افزون بر این در برخورداری از صفات کمال برخاسته از حلم، در اعلا درجهٔ امکان قرار دارند، درجهای که برتر از آن، مقدور ممکنات نیست.

ينا در المالي عادجيا دسرار

۱ ـ در این روایت حلم ریشهٔ نُه خصلت شمرده شده که هر کدام دارای ده شعبه است. بدین ترتیب حلم ریشهٔ نود خصلت نیکو و عقل ریشهٔ صد خصلت است. ۲ ـ مرحوم علامهٔ مجلسی در توضیح این جمله میفرماید: اگر عقل نباشد تکلیفی نخواهد بود و اگر تکلیف نباشد خلق کردن و بازگشت دادن برای ثواب و عقاب بدون منفعت و حکمت خواهد بود (بحار، ج۱، ص۱۲۴).

سیرهٔ عملی ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) شاهد عینی منتهای حلم بودن آنهاست؛ زیرا با تمام قدرتی که با عنایت الهی داشتند و می توانستند در یك چشم بر هم زدن آثار فراوانی در نظام آفرینش ارائه غایند، در برابر شکنجهٔ روحی و جسمی، زندان رفتن و ... عکس العملی از خود نشان نمی دادند و چون مأمور به استفاده از آن قدرت لا یزال نبودند، اقدام نمی کردند.

### نمونهای شگفتانگیز

رُفَید غلام یزید بن عمرو بن هبیره، والی عراق که از جانب مروان بن محمد در آن دیار ولایت داشت می گوید: ابن هبیره بر من غضب کرد و قسم یاد کرد که مرا خواهد کشت. از ترس به مدینه گریختم و به امام صادق (علیه السلام) پناهنده شدم. وقتی او را از قضایا با خبر کردم، به من فرمود: برگرد و سلام مرا به مولایت برسان و به او بگو: فلانی غلامت، رفید را پناه داده است. مبادا که از ناحیه تو آسیبی به وی برسد. گفتم: فدایت شوم! این مرد، شامی و خبیث است، برای شما احترامی قائل نیست تا به دلگرمی سلام و پیام شما نزد او برگردم. فرمود: برگرد و همان طور که گفتم عمل کن. من نیز برگشتم. در بین راه به عربی برخورد کردم. همین که مرا دید، گفت: کجا می روی؟ در چهره تو می بینم که کشته خواهی

۱ \_ آصف بن برخیا که بهرهٔ کمی از «علم الکتاب» داشت، توانست در یك چشم بر هم زدن تخت بلقیس را با تمام تشکیلات و تجهیزات از راه دور نزد حضرت سلیمان (علیهالسلام) حاضر کند: «قال الّذی عنده علمٌ من الکتاب أنا ءاتیك به قبل أن يرتدّ إليك طرفك» (سورهٔ غل، آيه ۴۰). از اینجا می توان حدس زد

اميرالمؤمنين و ائمّةُ اطهار (عليهمالسلام)كه علم به تمام كتاب در نزد آنهاست: «مَن عنده علم الكتاب» (سورهُ رعد، آيهُ ۴۳) از چه قدرتى برخوردارند.

شد. آنگاه به من گفت: دست را دراز کن. وقتی دستم را دراز کردم، گفت: این، دست یك مقتول است. سپس گفت: پایت را دراز کن. تا پایم را دید، گفت: این، پای یك مقتول است. پس از آن گفت: بدنت را برهنه کن، وقتی بدنم را برهنه کردم، گفت: این، بدن یك مقتول است. سرانجام گفت: زبانت را ببینم. وقتی زبانم را دید، گفت: برو که مشکلی برای تو نمی بینم؛ زیرا زبانت را حامل پیامی می بینم که اگر بر کوههای استوار عرضه شود مطبع تو خواهد شد. سپس حرکت کردم تا به خانه ابن هبیره رسیدم. اجازه ورود گرفتم و وارد شدم. وقتی چشمش به من افتاد، گفت: «خائن با پای خودش به قتلگاه آمد». آنگاه فریاد زد: غلام! نطع و شمشیر را حاضر کن. سپس مرا امر کرد تا روی آن بنشینم. وقتی نشستم، کتف و سرم را بست و جلّاد با شمشیر بر بالینم ایستاد تا گردنم را بزند. گفتم: امیر! تو با قدرت خود بر من دست پیدا نکردی، بلکه من با پای خودم به سوی تو آمدم. حال که چنین است، بگذار پیامی را به تو برسانم، آنگاه هر تصمیم که خواستی، بگیر. گفت: پیامت چیست؟ گفتم: فقط به تو می گویم: به اطرافیان، دستور داد خارج شوید. وقتی خارج شدند، گفتم: جعفر بن گفت: آیا واقعاً این، پیام جعفر بن محمد



۱ ـ ئطع و نِطع، سفره یا پوست چرمینی است که اعدامی را روی آن قرار میدادند تا خون او سایر قسمتها را آلوده نکند.

است؟ آیا واقعاً او به من سلام رساند؟ قسم یاد کردم که راست می گویم. دوباره و سه باره تکرار کرد من نیز قسم را تکرار کردم. کتف مرا باز کرد و سیس گفت: دلم آرام نمی گیرد مگر این که با من همان کنی که من با تو کردم. گفتم: دستم برای انجام چنین کاری دراز نمی شود و دلم بدان رضایت نمی دهد. گفت: به خدا سوگند! چارهای جز این نیست. ناچار کتف و سرش را بستم و.... آنگاه آزادش کردم. وقتی برخاست مُهر خودش را به من داد و گفت: اختیار امور من به دست تو است هر طور که خواستی اداره کن!؛ عن رفید مولی یزید بن عمروبن هبیرة قال: سخط علَیَّ ابن هبیرة وحلف علَیَّ لیقتلنی فهربتُ منه وعذتُ بأبي عبدالله عليه السلام فأعلمتُه خبري، فقال لي: «انصرف واقرأه منّى السلام وقل له: إنّي قد آجرتُ عليك مولاك رفيداً فلا تهجه بسوء فقلت له: جعلت فداك شامي خبيث الرأى فقال عليه السلام: إذهب إليه كما أقول لك»، فأقبلت فلمّا كنت في بعض البوادي استقبلني أعرابي، فقال: أين تذهب؟ إنّي أرى وجه مقتول، ثمّ قال لي: أخرج يدك، ففعلت فقال: يد مقتول، ثمّ قال لي: أبرز رجلك فأبرزت رجلي، فقال: رجل مقتول، ثمّ قال لي: أبرز جسدك ففعلت، فقال: جسد مقتول، ثمّ قال لي: أخرج لسانك، ففعلتُ، فقال لي: إمض، فلا بأس عليك فإنّ في لسانك رسالة لو أتيتَ بها الجبال الرّواسي لانقادتْ لك، قال: فجئتُ حتّى وقفتُ على باب ابن هبيره فاستأذنتُ، فلمّا دخلتُ عليه قال: «أتتك بخائن رجلاه» يا غلام! و شد فكتّفت أمريي النطع و السيف،

، براندالمال مرود او المرار مبياد بن عالى عام والمالي الرار رأسي وقام علي السيّاف ليضرب عنقي فقلت أيّها الأمير! لم تظفر بى عنوة وإنّما جئتُك من ذات نفسي وههنا أمر أذكره لك ثمّ أنت وشأنك، فقال: قل، فقلت أخلني فأمر من حضر فخرجوا فقلت أله: جعفر بن محمد يقرؤك السلام و يقول لك: «قد آجرت عليك مولاك رفيداً فلا تهجه بسوء». فقال: الله لقد قال لك جعفر [بن محمّد] هذه المقالة وأقرأني السلام؟! فحلفت له فردّها علي ثلاثاً ثم حلّ أكتافي، ثم قال: لايقنعني منك حتى تفعل لى ما فعلت بك، قلت أن ما تنطلق يدي بذلك ولاتطيب به نفسي، فقال: والله ما يقنعني إلا ذاك، ففعلت به كما فعل بى وأطلقته فناولني خاتمه وقال: أموري في يديك فدبر فيها ما شعت! .

با چنین قدرتی که آن حضرت داشت و می توانست دشمن خودش را این گونه متحول کند، اما چون مأمور به صبر و پیشبرد امور به روال طبیعی بود در مقابل آن همه آزار و اذیتهای خلفای عبّاسی صبر و تحمل از خود نشان می داد. اگر می خواست و از جانب خدای سبحان مأمور می بود می توانست با دشمنان خودش نیز چنین کند، چنان که سایر امامان معصوم (علیهم السلام) نیز چنین قدرتی داشتند.

### حلم و وقتشناسي

معنای حلم و بردباری این نیست که انسان در مقابل ناگواریها هیچگونه اقدام و قیام نکند، بلکه معنایش این است که انسان عجولانه، نسنجیده و نابخردانه کاری نکند وگرنه کسی که در مقابل ناملایات هیچ اقدامی نمیکند بهرهای از قوهٔ غضبیّه نبرده است. چنین انسانی از اعتدال در خلقت برخوردار نیست.



۱ ـ کافی، ج۱، ص۴۷۳.

کسی که از اعتدال قوای انسانی برخوردار است همراه صبر، تحمل و پرهیز از اقدامات عجولانه، به موقع اقدام لازم هم میکند و به بیان دیگر: انسان معتدل انسانی «وقتشناس» است و هر اقدام مناسب را در وقت خودش میکند.

نمونههای این تحمل و وقت شناسی در زندگی هر یك از امامان معصوم (علیهمالسلام) به وفور مشاهده می شود. آن پایههای محکم علم و منارههای بلند حکمت، اصل هر فضیلت و سرچشمهٔ هر منقبت هستند، نه تنها مشتاقان علم صائب و طالبان رشادت و سلحشوری باید به سراغ آنان بروند و درس شجاعت و از خود گذشتگی را از آنان بیاموزند، بلکه هر کسی که می خواهد از سرچشمهٔ صاف و زلال مناقب و فضایل بنوشد باید زانوی تتلمذ و شاگردی در مکتب کسانی به زمین بزند که علی (علیهالسلام) سرسلسلهٔ این قافله و معلم ثانی آن مکتب است وگرنه آبشخورهای بین راه، ملوت به انواع آلودگیها و آفتهاست؛ زیرا نه تنها درخت تنومند علم ریشه در بیت رفیع آنان دارد آ، بلکه شاخههای فضایل و کمالاتی، همانند شجاعت و شهامت آن شجرههای طوباست که بر عالم امکان سایه افکنده است. بالاتر این که اساس و ریشهٔ هر خیر و خوبی آنها هستند: «إن ذکر الخیر کنتم أوله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه» آ.

در بيانات اميرالمؤمنين (عليه السلام) آمده است:

به خدا سوگند! اگر تمام عرب به جنگ و مبارزهٔ با من برخیزند [و

۱ ـ در کتب عقلی از ارسطو و فارایی به عنوان معلم اول و معلم ثانی یاد میشود اما در لسان بزرگان اهل معرفت از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)و امیرالمؤمنین (علیهالسلام) به عنوان معلم اول و معلم ثانی نام برده میشود.

۲ ــ امام باقر (عليهالسلام) فرمود: «شَرِّقا وغَرِّبا لن تجدا علماً صحيحاً إلاَّ شيئاً يخْرج من عندنا أهل البيت»؛ به مشرق يا مغرب عالم برويد علم صحيحى جز آنچه که از نزد ما اهل بيت خارج ميشود پيدا نميکنيد (بحار، ج ۲، ص ۹۲).

٣ \_ مفاتيح الجنان، زيارت جامعه.

برای نبرد با من صف بکشند و من تنهای تنها در مقابلشان قرار گیرم] هرگز [از ستیز خسته نخواهم شد و] پشت به آنها نخواهم کرد (فرار نمیکنم)؛ «والله لو تظاهرت العرب علی قتالی لما ولّیت» .

#### نيز فرمود:

هرگز از جنگ فرار نكردم و كسى با من مبارزه نكرد، مگر آن كه زمين را از خون او سيراب كردم؛ ... فإتّي لم أفرّ من الزَّحْف قطُّ ولم يبارزني أحدُ إلاّ سقيتُ الأرض من دمه ً.

آن نه من باشم که روز جنگ بینی پشت من \*\*\*\* آن منم گر در میان خاك و خون بینی سری "

این ادعاها و آن افتخارات علی (علیهالسلام) در جنگهای صدر اسلام، مرحوم ابن مسکویه را وادار کرد که در بیان بلند خود از آن حضرت به عنوان «حقیقة الشجاعة» یاد کند<sup>۱</sup>؛ زیرا او کسی نیست که به داشتن شجاعت ببالد، بلکه شجاعت به خود می بالد که وصف انسانی همچون علی (علیهالسلام) قرار گرفته است.

تذکر: افراد عادی به اوصاف میبالند ولی اوصاف به گوهر ذات افرادِ متعالی افتخار میکنند؛ چون اوصاف عَرضی چه در جانب منفی و منفور مانند حقد، خوف و ظلم از امور مهمل و عدمی نیستند که وجودی فرضی و اعتباری محض داشته باشند، بلکه از امور وجودی و معناداری هستند که وجودی حقیقی و واقعی دارند و برای بقا باید بر گوهرهای ذاتی تکیه کنند. به همین جهت (وجود حقیقی و واقعی داشتن) است

۱ \_ بحار، ج ۲۱، ص ۲۶. 🤘

٢ \_ نور الثقلين، ج٢، ص١٣٩، ذيل آيهُ ١٤ سورهُ انفال.

٣ \_ گلستان، ص١٥، باب اول، حكايت ٣.

٤ \_ تهذيب الأخلاق في التربية، ص ٨٩.

197

که محدودهٔ خاصی دارند، نه این که یله و رها باشند، به هر جایی پر بکشند و بر هر ذاتی تکیه کنند. اگر گفته می شود: علی (علیه السلام) «ترس» را ترسانده بود و «خوف» از نزدیك شدن به بارگاه قدس علوی (علیه السلام) خوف داشت، جهتش همین است.

مطالعه در زندگی این حقیقة السجاعهٔ سلحشور دو شیوهٔ مختلف را در کردار او نشان میدهد: در یك برههٔ طولانی استخوان در گلو، خار در چشم و ریسمان به گردن صبر کرد: «صبرت وفی العین قذی وفی الحلق شجی» و در برههٔ دیگر در نهروان، از کشتههای حروراییان خوارج پشتهها ساخت و شتر حماقت و جهالت ناکثان کینه توز را در بصرهٔ بی بصیرتی، پی کرد و در صفین بر نیرنگ و کفرییشگی قاسطان شام شوم اموی، ذوالفقار دو دم کوبید.

به صورت طبیعی این سؤال برای یك متتبّع پیش می آید كه: چرا آن حضرت در دو جریان، دو شیوه عمل كرد؟ چرا صحنهٔ نبرد را منحصر در بصره و نهروان و صفین كرد؟ و چرا در مقابل بقیّهٔ مخالفان كه جرعه های تلخ تر از حنظل در كام او ریختند جبههٔ دیگری نگشود؟

خود آن حضرت هنگام تشریح اوضاع سیاسی، اجتماعی زمان خود و تبیین سیاستبازی سیاسیکاران عصر خویش، این گونه پاسخ می دهد: از آشنایی مردم با اسلام، زمان چندانی نگذشته بود. از این رو نه خاندان ما را می شناختند و نه مزایا و ملاكهای بر تری دینی را می دانستند. در این جو غبار آلود و آشفته سقیفهای بی پایه سایهٔ شوم گستراند و در زیر آن سایه، حق مسلّم من، که محور سنگ آسیای خلافت بودم، غصب شد آ. با احتجاج، استیضاح، قهر کردن و مهرورزیدن اتمام حجت کردم ولی چون بسیاری از افراد به حقیقت امر پی نبردند و اقدامات من

و برای اور استان می اور از این از استان این از استان این از استان این از استان این از از این از از این از از ا «دوروزی»

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ٣ «شقشقيه».

٢ \_ ﴿ وَإِنَّهُ لَيْعَلَّمْ أَنَّ مُحْلِّي مِنْهَا مُحَلِّ القطب مِن الرحا ﴾ (نهج البلاغه، خطبهُ ٣ ﴿ شقشقيه ﴾).

مؤثر واقع نشد<sup>ا</sup>. به طور طبیعی باید برای احقاق حق خود دست به قبضهٔ شمشیر میبردم و اقدام نظامی میکردم، لیکن اقدام نظامی را مصلحت نمیدانستم؛ چون غیر از اهلبیت من و عدّهٔ کمی از اصحاب و یارانم، کسی مرا یاری نمیکرد و اگر قیام میکردم اینها نیز کشته میشدند و خونشان هدر میرفت. از این جهت ضنّت و بخل ورزیده، خار در چشم و استخوان در گلو یك ربع قرن صبر کردم تا اینها کشته نشوند و بساط دین و دینداری برچیده نشود:

فنظرت فإذاً ليس لى معين إلاّ أهل بيتى، فضننتُ بهم عن الموت، وأغضيت على القذى، وشربت على الشجا، وصبرتُ على أخذ الكظْم وعلى أمرَّ من طعم العَلقم .

اما وقتی به حکومت رسید و زمینهٔ جنگیدن با جبههٔ باطل را فراهم دید، نه در مقابل ناکثان و میثاق شکنان صبر کرد و نه در مقابل مارقان و از دین خارج شدگان و نه در مقابل قاسطان و اعوجاج پیشگان، بلکه در مقابل هر گروه جبههٔ دفاعی مناسب گشود. این، نمونه ای از وقت شناسی و تحمل علی (علیه السلام) است که اصل آن در سیرهٔ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) وجود داشت و مشابه آن در زندگی فرزندان او نیز فراوان است.

امام حسن (علیهالسلام) با اعتماد بر بیعتی که با او شده بود به دفاع مسلحانه اقدام کرد اما وقتی که بسیاری از اصحاب بیوفا دست از یاری او کشیدند و آن سردار بیسپاه احساس کرد با ریخته شدن خون او و اصحاب اندك وی اسلام احیا نمی شود، از روی ناچاری به سوزش تحمیلی، و نه سازش تن داد.

امام حسین (علیهالسلام) نیز مدت ۲۰ سال، که معاویه بر مرکب حکومت سوار بود،

ئىزالىل ئىمودى دىرار ئىنيا دىن كى غارصا بى ارز

١ ـ البته عوامل ديگري، از جمله استبداد هيأت حاكمه نيز بي تأثير نبوده است.

۲ ـ نهج البلاغه، خطبهٔ ۲۶. در کتاب الغارات، ص ۱۹۹ این خطبه به صورت مفصل آمده است. این خطبه مضامین مشترکی با خطبهٔ شقشقیه دارد.

صبر کرد و نسبت به شهادت اصحابش خودداری ورزید، اما وقتی که جوان خام و خمّاری، همانند یزید روی کار آمد و آن حضرت احساس کرد که اگر قیام کند می تواند با خون خود زمینهٔ سقوط نظام ستم پیشهٔ اموی را فراهم سازد و در کالبّد اسلام جان تازهای بدمد، سخاوت مندانه به میدان آمد و هر چه داشت از نوزاد ۶ ماهه تا پیرمرد ۹۰ ساله به کربلا آورد تا آنان را عَلَم هدایت برای عالَم کند.

بجز از علی که آرد پسری ابوالعجائب \*\*\*\* که عَلَم کند به عالم شهدای کربلا را؟ آ

به همین ترتیب، نمونههای این تحمل و وقت شناسی همراه با صبر و بردباری را در زندگی سایر ائمه (علیهمالسلام) نیز مشاهده میکنیم و میبینیم خدای سبحان علم و قدرت بی پایان را در اختیار کسانی قرار می دهد که از نهایت حلم و بردباری برخوردار باشند وگرنه اگر بخواهند با استفادهٔ بی حساب از علم و قدرت خویش مخالفان خود را سرکوب کنند و همواره پیروز میدان نبرد باشند، به هرگونه مواهب طبیعی دست یابند و ...، نظام تکلیف از هم می گسلد.

۱ ـ آن پیر مراد و یار سفر کرده، امام رضوان مقام (قدسسره) که این روزها سی و دومین سالگرد قیام و ششمین سال حضور او در محفل ملکوتیان است شاگرد فهیم این مکتب و جرعهنوش آن زمزم بیکران و کوثر جوشان بود که عصر سیاه رضا خانی، انقلاب منحوس محمدرضا خانی، نهضت ملی نفت و قیام فداییان اسلام را درك کرد، لیکن تا زمانی که در مقام مرجعیت و افتا قرار نگرفت جام صبر سر می کشید؛ چون اگر قیام می کرد همانند فداییان اسلام به عنوان «سیّدی مبارز» کشته می شد و خون او نظام بی داد را واژگون نمی کرد، هر چند که خودش در نزد خدا مأجور بود، اما در آغاز دهه چهل، که در حوزه علمیه قم پایگاه فقاهت و تدریس پیدا کرد، مرجعیت به سراغ او آمد و فتوایش پشتوانه اجرا یافت، بر اسلام شکنی های چهلوی خروشید و با سینهٔ سپر کرده، مقابل دستگاه جبار حاکم غرید و فرمود: سن من به سن پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و امپرالمؤمنین (علیه السلام)، یعنی ۶۳ سال رسیده است. لذا سینهٔ خود را برای گلولههای شما آماده کرده ام اما تسلیم زورگویی های شما نخواهم شد و بدین ترتیب انقلابی را برپا کرد که شعله اش شجرهٔ خبیشهٔ نظام دو هزار و پانصد سالهٔ ستم شاهی را به کام خود کشید و نور آن، جمهوری مبارك اسلامی را در کشور امام زمان (عجل الله تعالی فرجه) برپا کرد.

۲ ـ ديوان شهريار.

و أصول الكرم؛ و اي ريشههاي كرامت.

«اصول» جمع اصل، به معنای پایه و اساس هر چیز است، خواه در جمادات باشد یا نباتات یا حیوانات، یا...'.

اصل هر چیزی موجب قوام و ثبات آن چیز است. چنان که دیوار بدون اصل و پایه که به آن «پی» میگویند مقاومتی نخواهد داشت. درخت بدون اصل و پایه، یعنی ریشه، نه تنها توان ایستادگی و مقاومت در برابر باد و طوفان ندارد، بلکه وسیلهٔ تغذیه و بهرهبر داری از مواد موجود در زمین را نیز نخواهد داشت.

از سوی دیگر اصل و پایهٔ هر چیزی باید متناسب با همان چیز باشد. لذا بر هر اصل و بنیانی نمی توان هر بنایی نهاد. مثلاً نمی توان بر پایهٔ سستِ دیوار عادی، برج آسمان خراش ساخت، چنان که ریشهٔ یك بوته نمی تواند درخت تنومندی را سر پا نگه دارد و ریشهٔ درخت باریك و ضعیف، تحمل نگه داری درخت چنار را ندارد.

کَرَم: کرامت شیء، نفیس و عزیز شدن آن است می گوید: هر چیزی که در مجموعه و نوع خود شرافت پیدا کند متصف به کَرَم می شود می لیکن برخی

١ ـ هو ما يبنى عليه شيء سواء كان في الجمادات أو في النباتات أو في الحيوان أو في المعقولات أو في العلوم... (التحقيق، «أصل»).
 ٢ ـ كرم الشيء كرماً: نفس وعز (المصباح المنبر، «كرم»).

٣ \_ كل شيء شرف في بابه فإنه يوصف بالكرم (مفردات، «كرم»).

گفته اند: اکثر استعمالات «شرافت» در برتری ها و امتیازات مادی است. از این رو خدای سبحان بدان متصف غی شود و در معنای کرم آورده اند: کرامت در مقابل هوان و حقارت می آید . در قرآن کریم نیز این دو لفظ مقابل یك دیگر استعمال شده است: (من یُهن الله فما له من مُکرم) ، (فأمّا الإنسان إذا ما ابتلیه ... فیقول ربّی أکرمن \* ... فیقول ربی أهانن) . پس هر چیزی به هر اندازه از هوان و حقارت مبرّا باشد، به همان مقدار کرامت داشته، مورد تقدیر و ستایش است.

#### سفرهداران كرامت

سر این که در جملهٔ مزبور، ائمه (علیهمالسلام) اصول و ریشههای کرامت معرفی شدهاند، این است که قام خیرات و برکات موجود در نظام هستی، اعم از برکات مادی و معنوی، به وساطت آن ذوات مقدس افاضه می شود: «بِکُمْ فتح الله وبکم یَختم وبکم یُنزل الغیْث وبکم یُمسك السماء أن تقع علی الأرض إلا بإذنه...» منزل الغیْث کُنتم أُولَه وأصله وفرْعَه ومعدِنه ومأواه ومنتهاه علی این که ملائکه به کرامت رسیدند و بندگان مکرم خدا شدند: (بل عباد مکرمون \* لایسبقونه بالقول و هم بأمره یعملون) آن است که افتخار شاگردی ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) را دارند همان طور که

١ \_ أما الشرافة فأكثر استعماله في علوّ وامتياز مادي و على هذا لا يقال: إنّ الله تعالى شريف (التحقيق، «كرم»).

٢ \_ هو ما يقابل الهوان .... (ر.ك: التحقيق، «كرم»).

٣ \_ كسى كه خدا حقيرش كند، اكرام كنندهاي ندارد (سورهٔ حج، آيهٔ ١٨).

۴ ـ سورهٔ فجر، آیات ۱۶ ـ ۱۵. 🥏

۵ ـ خداوند [آفرینش نظام را] با شما آغاز کرد و با شما ختم میکند. به وسیلهٔ شما باران نازل میکند و به وسیلهٔ شما آسمان را نگهمیدارد که بر زمین نیفتد مگر به اذن او (زیارت جامعه).

٤ \_ اگر خيري ذكر شود، شما اوّل، اصل، فرع، معدن، جايگاه و منتهاي آن هستيد (همان).

۷ ـ بلکه آنان بندگان مکرَم خدا هستند که در گفتار، بر او سبقت نمیگیرند و به امر او عمل میکنند (سورهٔ انبیاء، آیات ۲۷ ـ ۲۶).

ماسوی الله از جمله انبیای الهی شاگرد آنها هستند:

عن علي عليه السلام في بعض خطبه: «إنّا آل محمّد كنّا أنواراً حوّل العرش فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحنا فسبّحت الملائكة بتسبيحنا، ثمّ هبطنا إلى الأرض فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحنا فسبّحت أهلُ الأرض بتسبيحنا فإنّا لنحن الصّافّون وإنّا لنحن المسبّحون»؛ ما آل محمّد، انوارى در اطراف عرش بوديم. خداوند ما را امر به تسبيح كرد، ما تسبيح گفتيم و ملائكه با تسبيح ما تسبيح گفتند [از ما آموختند] سپس به زمين آمديم [در آنجا نيز] خداوند ما را امر به تسبيح كرد، ما تسبيح گفتيم و اهل زمين به تسبيح ما تسبيح گفتند [از ما آموختند]، پس صافّون و تسبيح گويان ما هستيم. بدين ترتيب مجموعه عالم امكان بر سر سفره كرامت ائمة (عليهم السلام) نشسته است.

اشارات

۱ \_ معنای کَرَم

استاد گرامی مرحوم علامه طباطبایی رضوان الله تعالی علیه کراراً در جلسهٔ درس میفرمود: «کرامت» معادل دقیق فارسی ندارد و برای بیان آن از چند لفظ باید استفاده کرد. آن گاه میفرمودند: اگر انسان به مقامی برسد که در برابر خدا عبودیت محض پیدا کند و حاضر نباشد در مقابل غیر خدا سر بر زمین بساید می توان گفت: به مقام «کرامت» رسیده است.

منا در المال عمود المالي منيا در المالي علوها في الرا

۱ \_ بحار، ج۲۴، ص۸۸.

۲ ـ صافّون به معنای «به صف ایستادگان» است. هر یك از این دو صفت دربارهٔ ملائكه به كار رفته است.

کلام ایشان را اینگونه می توان تبیین کرد: انسان هر چه به عبودیّت محض نزدیك تر شود، به همان مقدار از هوان و حقارت رهایی پیدا می کند و به کرامت می رسد. اگر به حدّ نهایی عبودیت خدا رسید، کاملاً از هوان و حقارت می رهد و این، همان کرامت مطلق است و اگر بهرهای از عبودیت خدا نداشته باشد، حقیر مطلق است و حظّی از کرامت نمی برد. تذکّر: منظور از کرامت مطلق همان اطلاق به لحاظ درجه وجودی انسان است و گرنه کرامت مطلق حقیقی، مخصوص خدای سبحان است.

قرآن کریم کرامت را صفت برای امور متعددی قرارداده است: (رسول کریم)'. (لقرءانٌ کریمٌ)'، (زروع و مقام کریمٍ)'، (زوج کریمُ)'، (رزقٌ کریمٌ)'، (مُدْخَلاً کریماً)'، (مُدْخَلاً کریماً)'، (مُدْخَلاً کریماً)'، (مُدْخَلاً کریماً)' و.... خلاصه هیچ موجودی به اندازهٔ خدای سبحان از هوان و حقارت مبرا نیست. از این جهت نه تنها متصف به «کریم» می شود: (فإن ربی غنی کریم)''، (ما غرک

١ \_ سوره تكوير، آيه ٩١؛ سوره الحاقه، آيه ٢٠.

٢ \_ سورهُ واقعه، آيهُ ٧٧.

٣ \_ سوره ٔ دخان، آيه ٔ ٢۶.

۴ \_ سورهٔ لقمان، آیهٔ ۱۰.

۵ ــ سورهٔ سبأ، آيهٔ ۴.

۶ \_ سورهٔ یس، آیهٔ ۱۱.

٧ \_ سورهٔ نمل، آيه ٢٩.

٨ \_ سوره يوسف، آيه ٣١.

٩ \_ سوره اسراء، آيه ٢٣.

١٠ \_ سورهٔ نساء، آيهٔ ٣١.

۱۱ ـ به درستی که پروردگارم بینیازی کریم است (سورهٔ نمل، آیهٔ ۴۰).

بربّک الکریم) الکه به «اکرم» نیز متّصف می گردد: (إقرأ وربّک الأکرم) .

### ۲ \_ مكارم اخلاق

بنابر آنچه گفته شد، کرامت صفت هر چیز نیکویی است که مورد پسند و ستایش باشد. لذا به همهٔ خصلتها و صفات پسندیده و نیکو «مکارم اخلاق» گفته میشود و اختصاص به بخشش، عطا و سخاوت ندارد: «بعثت لأُتمّ مکارم الأخلاق» و چون رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) دارای اخلاق بزرگ است: (إنّک لعلی خُلُق عظیم) و ذوات نورانی اهل بیت عصمت (علیهم السلام) با نبی مکرم نور واحدند، پس دودهٔ طاها و یاسین، که صاحبان خُلْق عظیم هستند «اصول مکارم» به شمار می آیند.

شایان گفتن است: همانگونه که برائت از حقارت و پستی مراتب دارد، کرامت نیز دارای مراتبی است و هر موجودی به اندازهٔ برائت خود از هوان و حقارت، کریم خواهد بود.

\* \* \*

۱ ــ چه چیزی تو را نسبت به پروردگار کریمت مغرور کرده است؟ (سورهٔ انفطار، آیهٔ ۶).

۲ ـ بخوان و پروردگارت کريم ترين است (سورهٔ علق، آيهٔ ۳).

٣ \_ برانگیخته شدم تا مکارم اخلاق را تمام کنم (بحار، ج۶۷، ص۳۷۲).

۴ ـ به راستي تو بر خصلتهاي بزرگي هستي (سورهٔ قلم، آيهٔ ۴).

و قادة الأمم؛ و اي رهبران امّتها.

«قادة» جمع قائد اسم فاعل قاد یَقُود (باب قال یقول) از ریشهٔ قَود است. خلیل بن احمد «قَوْد» را نقیض «سَوْق» دانسته، می گوید: قیادت آن است که انسان از جلو برود و مَرکَب را پشت سر خود بکشد (جلوداری)، اما سوق آن است که انسان، مرکب را جلو بیندازد و آن را از پشت براند. طنابی که با آن حیوان یا چیز دیگر را پشت سر می کشند، «قِیاد» می گویند ، پس هر دو واژهٔ «قوْد» و «سَوْق» به معنای رهبری، راهنمایی و به مقصد رساندن می آید، لیکن یکی از جلو رفتن و دیگری از پشت سر راندن است، اما «هدایت» به معنای مطلق راه نشان دادن است، خواه هدایت کننده همراهی عملی نیز داشته باشد یا بخواهد مسیر را با نشانی و نقشه بفهماند و در همراهی عملی با هدایت شونده، خواه قیادت بکند یا سوق بدهد ۲.

«اُمم» جمع امّت از ریشهٔ أمَّ به معنای قصد مخصوص است. بنابر این، امّت به معنای جمعی است که مشخصاً مورد قصد و توجّه قرار گیرند، خواه مجموعهای از

من المائي عمود ونياد. منيا دران کي علوصالي الر

١ ـ القود نقيض السوق، يقود الدابّة من أمامها (ويسوقها من خلفها). والقياد: الحبل الّذي تقود به دابّةً أو شيئاً (العين، «قود»).

۲ ـ ر.ك: س۲۱۸.

افراد باشند، یا قطعاتی از زمان، فکر، عقیده و امثال آن دریم گاهی امت را در یك نفر استعمال کرده است: (إن ابراهیم کان أُمّة قانتاً شه) ؛ زیرا او به تنهایی کار یك امت را می کرد و امتساز بود و هیچ امتی به اندازه آن حضرت بركات وجودی نداشت. از این جهت پدر موحدان عالم: (ملّة أبیكم إبراهیم هو سمّا کم المسلمین) و سرسلسله جمعی از انبیا قرار گرفت که به انبیای ابراهیمی اشتهار یافتند.

امام صادق (عليهالسلام) درباره حضرت عبد المطلب (عليهالسلام) ميفرمايد:

يحشر عبد المطلب يوم القيامة أُمةً واحدةً، عليه سيماء الأنبياء وهيبة الملوك ؛ عبد المطلب در روز قيامت به صورت يك امت محشور مي شود كه سيما و علامت انبيا و هيبت پادشاهان از چهره أو نمايان است.

مراجعهٔ به تاریخ نشان میدهد جد گرامی رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز نقش فوقالعادهای در تاریخ داشته است.

قرآن کریم عنوان «امّت» را گاهی نیز دربارهٔ غیر انسانها به کار برده، میفرماید:

(وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أمم أمثالكم) وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلى المناطقة المناطقة

۲ ــ ابراهيم [به تنهايي] يك امّت فروتن در برابر خداوند بود (سورهٔ نحل، آيهٔ ۱۲۰).

٣ ــ [اين] آيين پدرتان ابراهيم است. او شما را مسلمان ناميد (سورهٔ حج، آيهٔ ٧٨).

۴ \_ اصول کافی، ج ۱، ص ۴۴۷، ح ۲۲ و ۲۳؛ بحار، ج ۱۵، ص ۱۵۷، ح ۸۴ و ۸۵.

۵ \_ سورهٔ انعام، آیهٔ ۳۸.

خویش پرواز میکند وجود ندارد، مگر آن که امّتهایی همانند شما هستند.

رهبران الهي جامعه

انبیا (علیهمالسلام) و سایر رهبران الهی، قائد مردم هستند، نه سائق آنها؛ زیرا خودشان از جلو میروند و به مردم میگویند: شما نیز پشتسر ما بیایید، نه این که خودشان بایستند و بگویند راه این است شما بروید و مواظب باشید منحرف نشوید، ما بعداً می آییم.

خدای سبحان به پیامبر اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: (قل تعالَوا أتل ما حرّم ربّکم علیکم) . «تعالَوا» جمع تعال است، تعال بدین معناست که انسان را به مکان مرتفع دعوت کنند، سپس بر هر دعوتی به هر مکانی مرتفع باشد یا هم سطح اطلاق شده است آ. هر چند راغب از برخی اهل لغت نقل کرده است که گفته اند:

اصل «تعال» از علو است و فقط در جایی استعمال می شود که دعوت به مکان برتر و بالاتر باشد و به عبارت دیگر: وقتی به کار می رود که دعوت کننده در مکان یا مکانت برتر و بالاتری از دعوت شونده قرار داشته باشد ...

لیکن امروزه عربها آن را برای دعوت هم سطح نیز به کار میبرند. در هر صورت استعمال واژهٔ «دعوت» در جایی صحیح است که دعوت کننده حرکتی مادی یا معنوی کرده باشد و دیگران را به سوی خودش فرا بخواند اما کسی که حرکت نکرده و فقط فرمان میدهد که به سمت جلو یا بالا بروید، نمی گویند دعوت کرده است.

۱ ـ بگو: بیایید تا تلاوت کنم بر شما چیزی را که پروردگارتان بر شما حرام کرده است (سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۵۱).

٢ ـ أصله أن يُدعى الإنسان إلى مكانٍ مرتفع ثمَّ جُعل للدعاء إلى كلِّ مكان (مفردات، «علا»).

٣ \_ وقال بعضهم: أصله من العلوّ وهو ارتفاع المنزلة فكأنّه دعا إلى ما فيه رِفعةُ (همان).

با این تحلیل، در تبیین معنای آیهٔ سورهٔ انعام می توان گفت: بعد از آن که رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) مسیر تکاملی را طی کرد و از مردم جلو افتاد، خدای سبحان به او فرمود: به مردم بگو به سوی من بیایید تا آنچه را که رهزن تکامل شماست و پروردگار شما آنها را تحریم کرده برای شما تلاوت کنم....

پیام ضمنی آیه این است که پیغمبر الهی قبل از آن که مردم را به احکام خاص دعوت کند خودش به آنها عمل میکند و از دیگران جلو میافتد، نه این که بگوید: شما این گونه عمل کنید و بروید من بعداً عمل میکنم و به شما ملحق میشوم.

# گسترهٔ رهبری امامان (علیهمالسلام)

در این بخش از زیارت، ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) به عنوان قائد و رهبر اُمم معرفی شده اند. قیادت، عام است و شامل هرگونه رهبری مادی و معنوی می شود، چنان که امم نیز عام است و امتهای گوناگون را در بر می گیرد. بنابر این، هر امتی در هر زمان و مکانی از فیضی مادی یا معنوی بهره مند شد از برکت وجودی ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) است. سرّش آن است که آن پیشوایان نور، مجاری هرگونه فیض تکوینی و تشریعی خدا هستند و به واسطهٔ آنها ارتباط بین عالم امکان و واجب تعالی برقرار می شود و چون فیض خدا عام است و اختصاص به امت خاصی ندارد، ممکن نیست فیضی مادی یا معنوی از جانب حق تعالی تنزل پیدا کند و ممکن الوجودی از فیض واجب الوجود بهرهای بگیرد و ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) واسطهٔ آن نشده باشند.

در این جهت فرقی نیست که آن فیض به عالم فرشتگان برسد یا به عالم انسانها، حیوانات، نباتات یاجمادات. باران که یکی از فیوضاتمادی است و همهٔ موجودات از آن بهره می گیرند و چه بسا بسیاری از فیوضات معنوی را نیز همراه داشته باشد، به تصریح همین زیارت جامعه، از برکت وساطت آنهاست: «بکم... یُنزل الغیْث».



مهم ترین فیض الهی که نظر اصلی این جملهٔ زیارت به آن است و جزو فیوضات معنوی شمرده می شود، فیض هدایت یا پیدا کردن مسیر حرکت الهی است. سهم ائمهٔ اطهار (علیهم السلام) در هدایت جوامع بشری به صراط مستقیم در مرحلهٔ وساطت در نزول وحی، تلاش برای ابلاغ و تبیین متن وحی، پیکار برای اجرای آن و سایر مراحل، برای هیچ کس قابل انکار نیست.

همانگونه که اشاره شد این فیض رسانی عام است بدین ترتیب نه تنها شیعیانشان را هدایت میکنند، بلکه چون به تصریح همین زیارت، ائمّه (علیهمالسلام) مدافعان حمایتگر امتها هستند و ناپسندیها و نارواها را از آنها دور میکنند: «الذادة الحماة»، امتهای دیگر را نیز متناسب با حال و استعداد آنان رهبری میکنند. از این رو هر کسی از هر امتی و در هر زمان و مکانی که به هدایت رسید از برکت هدایت و راهنماییهای آنهاست چنان که هر کسی که گمراه شد دلیلش سریبچی و نافرمانی از رهنمودهای آن رهبران الهی است:

... فإن رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم باب الله الذي لايؤتى إلا منه وسبيله الذي من سلكه وصل إلى الله عز وجل وكذلك كان أميرالمؤمنين عليه السلام من بعده وجرى للأئمة عليهم السلام واحداً بعد واحد جعلهم الله عز وجل أركان الأرض أن تميد بأهلها وعمد الإسلام ورابطة على سبيل هداه لايهتدي هاد إلا بهُداهم ولايضل خارج من الهدى إلا بتقصير عن حقهم، أمناء الله على ما أهبط من علم أو عذر أو نذر والحجة البالغة على من في الأرض... ؛ ... رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) دروازه الهي است كه از غير آن نمي توان وارد شد و راه روشني است كه هركس آن را طي كند به خدا مي رسد. على (عليه السلام)



١ \_ اصول كافي، ج ١، ص١٩٨، باب أنَّ الأئمَّة هم أركان الأرض، ح٣.

نیز این چنین است و برای یکایك امامان نیز همینگونه است. خدا آنان را اركان زمین قرارداد تا اهلش را مضطرب نگرداند و عمودهای اسلام و نگهبانان راههای هدایت گردانید به گونهای که کسی هدایت نمی شود جز به هدایت آنها و کسی گمراه نمی گردد مگر به کوتاهی کردن از حق آنان. امنای خدایند بر آنچه که نازل می شود و حجّت بالغه بر کسانی هستند که برروی زمین زندگی میکنند....

از جملهٔ «لایهتدی هادٍ إلاّ بهداهم..» استفاده میشود که هدایت امتهای پیشین نیز در گرو اطاعت از ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) است، لیکن به واسطهٔ اطاعتی که از پیامبران خودشان داشتند.

توضیح این که: انبیای گذشته در بهره گرفتن از فیض وحی الهی واسطهای داشتند که آن واسطه، نور وجود ائمهٔ (علیهمالسلام) بود و اگر نور وجود آنها وساطت نمی کرد انبیای سابق از وحی محروم می شدند. غوّاص در بحار انوار ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام)، علامهٔ مجلسی (رحمهالله) در شرح نخستین حدیث اصول کافی می گوید:

براساس اخبار و روایات، تمام علوم و حقایق به وساطت ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) بر سایر مخلوقات، حتی فرشتگان و پیامبران افاضه می شود.

سپس نتیجه گیری میکند و میگوید:

با اخبار مستفیضه ثابت شده است که ائمه اطهار (علیهمالسلام) وسیلههای ارتباط بین خلق و حق تعالی در افاضه هرگونه رحمت، علوم و کمالات به جمیع خلق هستند و هر چه توسل و اذعان به فضل آنان بیشتر باشد، جوشش فیض خدای تعالی بیشتر خواهد بود؛ و قد ثبت فی الأخبار أن جمیع العلوم والحقایق فی المعارف بتوسطهم



يفيض على ساير الخلق حتى الملائكة والأنبياء، والحاصل أنه قد ثبت باخبار المستفيضة أنهم عليهم السلام الوسائل بين الخلق وبين الحق في إفاضة جميع الرّحمات والعلوم والكمالات على جميع الخلق فكلّما يكون التوسّل بهم والإذعان بفضلهم أكثر كان فيضان الكمالات من الله تعالى أكثر ... .

بدین ترتیب اگرچه امتهای گذشته به صورت ظاهر پیامبران خودشان را اطاعت یا عصیان می کردند و بر سبیل هدایت یا ضلالت قرار می گرفتند، لیکن در واقع این اطاعت و عصیان یا هدایت و ضلالت به نور پاك چهارده معصوم (علیهمالسلام) باز می گشت.

افزون بر این، شعاع رهبری و زعامت آن ذوات نورانی از عالم بشریت فراتر میرود و مجموعهٔ نظام کیهانی با همهٔ موجودات و مخلوقاتش را دربرمی گیرد.

## غونههایی از رهبری امامان (علیهمالسلام)

یکی از شیعیان امام باقر (علیهالسلام) هنگام ورود به خانهٔ آن حضرت، مرتکب خلافی شد. امام باقر (علیهالسلام) از داخل منزل فریاد برآورده، فرمودند: «اُدخُل لا اُمّ لك». وقتی وارد شد به او فرمود: چرا چنین کردی؟ گفت: میخواستم شما را بیازمایم که آیا از پشت در و دیوار هم متوجه می شوید یا نه؟ امام باقر (علیهالسلام) فرمود:

راست گفتی، قصد تو امتحان بود، ولی بدان که اگر این در و دیوار بتواند حجاب و مانع چشمان ما باشد پس بین ما و شما فرقی نخواهد بود.

آنگاه فرمود:

مبادا ديگر تكرار شود؛ روى عن أبي الصباح الكناني قال: صرتُ



١ \_ مرآة العقول، ج١، ص٣٠.

يوماً إلى باب أبى جعفر عليه السلام فقرعت الباب فخرجت إلى وصيفة ناهد فضربت بيدي على رأس ثديها فقلت لها: قولى لمولاك إلى بالباب، فصاح من آخر الدار «أدخل لا أمّ لك فدخلت وقلت أن ما أردت ريبة ولا قصدت إلّا زيادة في يقيني، فقال عليه السلام: صدقت، لئن ظننتم أنّ هذه الجدران تَحْجب أبصارانا كما تَحْجب أبصاركم إذاً لافرق بيننا وبينكم، فإياك أن تعاود لمثلها» .

## ابوبصير مى گويد:

در كوفه به زنى قراءت قرآن مى آموختم، روزى با او مزاحى كردم، چون در مدينه بر امام باقر (عليهالسلام) وارد شدم، عتاجم كرد و فرمود: كسى كه در خلوت مرتكب خلاف مى شود خدا نسبت به او اعتنايى ندارد، به آن زن چه گفتى؟ (چرا با او مزاح كردى؟) من از شرمندگى صورتم را گرفتم و توبه كردم. امام باقر (عليهالسلام) به من فرمود: تكرار مكن؛ عن أبى بصير قال: كنت أقرىء إمرأة القرآن بالكوفة فمازَحْتُها بشيء، فلمّا دخلت على أبى جعفر عليه السلام عاتبنى وقال: «من ارتكب الذنب فى الخلاء لم يعبأ الله به، أيّ شيء قلت للمرأة؟ فغطيت وجهي حياء وتبت، فقال عليهالسلام: لاتعد» ...

۱ \_ بحار، ج۴۶، ص۲۴۸، ح۴۰.

۲ ـ در میان اصحاب امام باقر (علیهالسلام) چند نفر مشهور به ابو بصیر بودند.

٣ \_ بحار، ج ۴۶، ص۲۴۷، ح ٣٥.

صفوان الجمال قال: دخلتُ على أبى الحسن الأول عليه السلام فقال لى: «يا صفوان! كلّ شيء منك حسن جميلٌ ما خلا شيئاً واحداً قلتُ: جعلتُ فداك أيّ شيء؟ قال عليه السلام: إكرائك جمالك من هذا الرّجل يعنى هارون قلتُ: والله ما أكريتُه أشراً ولا بطراً ولا للصيد ولا للهو ولكن أكريتُه لهذا الطريق، يعنى طريق مكّة ولا أتولاه بنفسي ولكنّي أبعث معه غلماني، فقال عليه السلام لى: أتحب بقاءهم حتّى يخرج كراك؟ قلتُ: نعم، جعلتُ فداك، قال فقال عليه السلام لى: أتحب بقاءهم حتّى يخرج كراك؟ قلتُ: نعم، قال عليه السلام: فمن أحب بقاءهم فهو منهم ومن كان منهم فهو ورد النار...» الأعلى السلام:

### صفوان جمال مي گويد:

بر امام کاظم (علیهالسلام) وارد شدم به من فرمود: همه چیز تو زیباست، جز یك کار. گفتم: فدایت شوم کدام کارم منظور شماست؟ فرمود: کرایه دادن شترها به هارون. گفتم: به خدا سوگند! برای شرارت، صید و لهو و لعب کرایه ندادم، بلکه برای این راه، یعنی رفتن به مکه کرایه دادم و خودم نیز همراه آنها نمیروم و فقط غلامهای خود را همراهشان روانه می کنم. فرمود: آیا از کرایه شترهایت چیزی باقی می ماند؟ گفتم: بله، قربانت گردم. فرمود: آیا دوست داری تا پرداخت کرایه شترهایت زنده بمانند؟ گفتم: آری. فرمود: هر کس که راضی به زنده ماندنشان باشد، از آنهاست و کسی که از جملهٔ آنها باشد داخل آتش می شود...



۱ ــ بحار، ج۷۲، ص۳۷۶، ح۳۴.

سرانجام همهٔ شترهایم را فروختم تا از شرّ این کار خلاص شدم.

این گونه مراقبتهای ویژه از شیعیان که حرکات آنها را کنترل کرده، در زمان مناسب به آنها تذکر میدادند نمونههایی از رهبری امامان نسبت به شیعیان است.

چنان که برخورد ملاطفت آمیز و بزرگوارانهای که امام مجتبی (علیهالسلام) در مواجهه با آن مرد عنود شامی از خود نشان داد و او را که از دشمنان بدبین و کینه توز آن حضرت و پدرش بود، متوجّه اشتباهش کرد و نیز برخوردهای کریمانهٔ امام حسین (علیهالسلام) با حرّ که فرماندهی سپاه دشمن را بر عهده داشت، و موضع نصیحت گرانهای که آن حضرت تا صبح عاشورا در مقابل سپاه پسر ملعون سعد گرفت و نظایر آن که در زندگی همهٔ امامان معصوم (علیهمالسلام) وجود دارد، غونههایی از رهبری آنان نسبت به معاندان است.

همان گونه که برخورد ارشادگرانهٔ امام صادق (علیهالسلام) با ابن ابی العوجای ماتریالیست و مادی مسلك، رهبری آن حضرت نسبت به یك ملحد غیر موحد است.

#### قيادت اعمال

آنچه گذشت نمونههایی از قیادت و رهبری اخلاقی، اعتقادی و اجتماعی ائمّه (علیهمالسلام) بود. بخش دیگر رهبری آن بزرگواران، رهبری و قیادت اعمال و عبادات بندگان خداست. توضیح این که:

اولاً، هر یك از عقاید، اخلاق و اعمال ما براساس تجسّم اعمال دارای حقیقت و واقعیت خارجی است، نه اعتبار محض و بدون حقیقت.

ثانياً، اين اعمال و اعتقاد و اخلاق به سوى خدا بالا مىرود: (إليه يصْعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه) ؛ اعتقادات پاك به سوى خدا مىرود و اعمال نيك

۱ ـ ر.ك: بمار، ج ۴۳، ص ۴۴۴.

۲ \_ سورهٔ فاطر، آیهٔ ۱۰.

و شایسته، آن را رفعت می بخشد.

نتیجه این که: خط سیری مشخص وجود دارد که اعمال طیّب و صالح از آن خطّ سیر عبور میکند و به خدا نایل می گردد. و چون پیمودن هر مسیری احتیاج به قائد و راهنمایی از سنخ راهیان همان راه دارد عملی می تواند قائد و راهنمای این راه شود و اعمال سایرین را به مقصد برساند که برترین اعمال و خالص ترین آنها باشد و آن، چیزی جز عبادت و اعمال ائمهٔ اطهار (علیهم السلام) نیست.

از این رو خواندن نماز اول وقت، در واقع اقتدا کردن به امام زمان خود است بنیرا امام هر زمانی هر جا که باشد اول وقت، نماز میخواند در نتیجه کسی که نماز را در اول وقت میخواند تبعیت از امام زمان خود کرده است. همین تبعیتها و پیروی ها موجب می شود که نماز امام هر عصر (علیه السلام) به هنگام صعود و تقریب به سوی خدا، امامت و قیادت نمازهای دیگر بندگان تحت زعامت و رهبری او را با حفظ مراتب بر عهده بگیرد و آن را به محضر قدس ربوبی واصل کند. پس نماز امام زمان امام نمازها، زکات او امام زکاتها، حج او امام حجها و خلاصه سنت و سیرت او امام سنت ها سیرت های پیروان راستین است.

امير الحاج

بیان امام صادق (علیهالسلام) در این مورد قابل توجّه است که میفرماید:

يفقد النّاس إمامهم، يشهدهم الموسم فيراهم ولا يرونه ، مردم، امام خويش را نمييابند، در حالي كه او [هر سال] در مراسم

۱ ــ البته این «اقتدا» به معنای اقتدای اصطلاحی در باب نماز جماعت نیست. بلکه به این معناست که چنین شخصی پیروی و تبعیت از امام زمان خودش کرده است

۱ ــ البته این «اقتدا» به معنای اقتدای اصطلاحی در باب نماز جماعت نیست، بلکه به این معناست که چنین شخصی پیروی و تبعیت از امام زمان خودش کرده است وگرنه بر اثر اختلاف افق، موقعی که امام (علیهالسلام) نماز میخواند در سایر مکانها. هنوز وقت نماز داخل نشده یا گذشته است.

۲ \_ اصول کافی، ج ۱، ص ۳۳۷، ح۶.

[حج] حضور دارد و آنان را مىيند ولى آنها او را نمىينند.

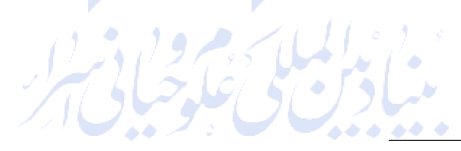
محمد بن عثمان عَمروي، يكي از نواب چهارگانهٔ امام عصر (عجالله تعالى فرجه) نيز مي گويد:

والله إنّ صاحب هذا الأمر يحضر الموسم كلّ سنةٍ، فيرى الناس ويَعرفهم ويَرونه ولا يَعْرفونه ! به خدا سوگند! صاحب الامر (عليه السلام) هر سال در مراسم حج حضور دارد، مردم را مي بيند و آنها را مي شناسد و مردم هم او را مي بيند ولي غي شناسند.

تذکر: در بعضی از سالها مراسم حج بر حسب ظاهر بدون حضور معصوم برگزار شد، مانند حج سال ۶۰ هجری، که بدون حضور امام حسین (علیهالسلام) برگزار شد، سالهایی که امام کاظم (علیهالسلام) در زندان بود، سالهایی که امام رضا (علیهالسلام) در خراسان حضور داشت، دوران امامت امام حسن عسکری (علیهالسلام) که به علّت محاصرهٔ حکومتی ظاهراً هیچ حجّی بجا نیاورد و....

در این موارد می توان گفت: این ذوات مقدس به صورت غیرعلنی در مراسم حج شرکت می کردند، نظیر شرکت امام سجاد (علیهالسلام) در مراسم دج. نیز می توان گفت: خضرهای راه و انسانهای کاملی در مراسم حج حضور پیدا می کردند و از طرف آنها حج می گزاردند و امیرالحاج می شدند.

بنابراین، آنها قادة الاممی هستند که تمام امتها را با اعمالشان، در تمام شرایط، به شکل مناسب و به فراخور حال آنان رهبری میکنند، لیکن کسانی از نسیم ربانی این قیادتها بهرهمند می شوند که خودشان را در مسیر آن رهبری قرار دهند. چنان که هدایت الهی نیز فقط دست کسانی را می گیرد که دریچه قلبشان را به سوی آسمان معنا بگشایند تا شعاع و حی الهی قلب آنان را حیاتی مجدد ببخشد:



(ذلک الکتاب لا ریب فیه هدی للمتقین) ؛ در آن کتاب [که شما از حریم عظمتش دور هستید] شك راه ندارد و هدایت برای تقوا پیشگان است.

تقوا در این آیه به هر معنا که باشد این مقدار دلالت میکند که هدایت قرآن، مطلق نیست بلکه مخصوص کسانی است که گوش خود را فراسوی شنیدن آیات آن باز نگهدارند.

بخش دیگر از رهبری ائمّه (علیهمالسلام) رهبری سیاسی است که شرح آن در توضیح جملهٔ «ساسة العباد» خواهد آمد. چنانکه رهبری فکری و اعتقادی آنها در ابعاد مختلف وحی و تشریع، ضمن فقرات دیگر روشن تر خواهد شد.

اشارات

۱ \_ معنای سوق

تعبير «سوق» هم دربارهٔ جهنمي ها آمده است و هم دربارهٔ بهشتيان. دربارهٔ جهنمي ها فرمود:

(و سيق الذين كفروا إلى جهنّم زمراً) ؛ كساني كه كافر شدند گروه گروه به سوى جهنّم سوق داده مىشوند.

دربارهٔ بهشتیان نیز می فرماید:

(و سيق الَّذين اتقوا ربُّهم إلى الجنَّة زُمَراً) ؟ تقوا يبشكان گروه

۲ ـ سورهٔ زمر، آیهٔ ۷۱.

٣ \_ سوره زمر، آيه ٧٣.

گروه به سوی بهشت سوق داده میشوند.

لیکن باید توجه داشت که: اولاً، قرآن کریم جهتمیها را همسان حیوانات معرفی میکند: (إن هم إلاّ کالأنعام)\، (أولئک کالأنعام)\. از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز ذیل آیهٔ (فتأتون أفواجاً) روایتی نقل شده که مؤیّد همین معناست، حضرت فرمود: در قیامت بعضی به صورت خوك، بعضی به صورت بوزینه و... وارد محشر میشوند. \*

ثانیاً، به طور معمول حیوانات را به صورت «هی کردن» و سوق دادن از جایی به جای دیگر منتقل می کنند.

بنابر این، سوق دادن جهنّمیها به صورت هی کردن است، یعنی آنها را مانند حیوانات می رانند و وارد جهنّم می کنند. اما دربارهٔ بهشتیان می فرماید:

(الّذين تتوفّاهم الملائكة طيّبين يقولون سلامٌ عليكم ادخلوا الجنّة بما كنتم تعْملون) ، متّقيان، كسانى هستند كه ملائكه جان آنان را مىستانند در حالى كه طيب و طاهرند، به آنها مى گويند: درودتان باد، در مقابل كارهايى كه [در دنيا] انجام دادهايد وارد بهشت شويد.

از ذیل آیهٔ ۷۳ سورهٔ زمر استفاده می شود وقتی که اهل تقوا مقابل بهشت می رسند درهای بهشت به رویشان گشوده شده، نگهبانان بهشت به استقبال می آیند و به آنها می گویند: سلام علیکم، خوش آمدید، وارد شوید و برای همیشه در آن بمانید؛

١ \_ سوره فرقان، آيه ۴۴.

٢ ـ سورهٔ اعراف، آيهٔ ١٧٩. 🚽

٣ ـ پس گروه گروه مي آييد (سورهٔ نبأ، آيهٔ ١٨).

۴ \_ مجمع البيان، ج١٠ \_ ٩، ص٩٤٢؛ الدّر المنثور، ج٨، ص٩٩٣. ذيل آيه.

۵ \_ سورهٔ نحل، آیه ۲۳.

(حتّی إذا جاءُوها وفُتحت أبوابُها وقال لهم خَزنَتُها سلامٌ علیکم طبتم فادْخلوها خالدین). از این آیات معلوم می شود که افزون بر ملائکهٔ مأمور بهشت، ملائکهٔ برزخ نیز در ابتدای ورود بهشتیان به برزخ که دالان قیامت کبراست برای خوش آمدگویی به استقبالشان می آیند و آنها را تا ورود به بهشت همراهی می کنند. به طور معمول گروه استقبال کننده بعد از ملاقات با تازه واردها و خوش آمدگویی، پشت سر آنها قرار خواهند گرفت و تا رسیدن به مقصد، آنها را همراهی خواهند کرد. بدین ترتیب آنها از جلو می روند و ملائکه از پشت سرشان بدرقه می کنند تا به بهشت برسند. از این رو تعبیر «سوق» دربارهٔ بهشتیان نیز صحیح خواهد بود در عین این که به معنای هی کردن نیست.

## ۲ ـ ترسيم قيادت امتهاي گذشته

اشاره شد که رهبری و قیادت ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) مطلق است و همهٔ امتها در همهٔ اعصار را دربرمیگیرد. بنابراین، رهبری آنان نه تنها امتهای زمان خودشان، بلکه امتهای قبل و بعد را نیز شامل میشود. اکنون سؤال این است: تصور قیادت امتهای بعد از خودشان نیز مشکلی ندارد. مشکل، در تعور رهبری امتهای عصر خودشان آسان است چنانکه تصور قیادت امتهای بعد از خودشان نیز مشکلی ندارد. مشکل، در تصور رهبری امتهای قبل از خود است که چگونه عهدهدار قیادت و رهبری آنها بودند با توجه به این که در آن زمان هنوز خلق نشده بودند؟

نظیر این سؤال دربارهٔ زیارت صدیقهٔ طاهرهٔ (علیهاالسلام) نیز وجود دارد؛ چون ممکن است گفته شود: امتحان قبل از خلقت که در زیارت مخصوص آن حضرت آمده است:



السلام عليك يا ممتحنة امْتَحَنكِ الذي خَلَقكِ قبْل أن يخلقكِ وكُنتِ لما امْتحنكِ به صابرةً...' ؛ سلام بر تو اى امتحان داده! امتحان كرد تو را خالقت قبل از آن كه تو را بيافريند و تو در مقابل امتحان او صابر [و موفق] بودى....

جواب این است: نشئه ای که در آن زندگی میکنیم آخرین مرحلهٔ وجود و اَدنی مرتبهٔ هستی است، یعنی بعد از آن هیچ مرحلهای وجود ندارد، بلکه عدم است. از این رو بر این نشئهٔ طبیعی، عنوان دنیا اطلاق میکنند. ۲

قبل از این مرحله، مراحل دیگری وجود دارد که از نظر رتبهٔ وجودی قوی تر و بالاتر از این مرحله است و ترتیب خلقت در آن مرحله بر اساس سعه و شدّت وجودی است. و چون نظام خلقت در نشئه سابق غیر از نظامی است که در این نشئه وجود دارد، از این رو اشکالی ندارد که کسی قبل از پدرش خلق شود . در آن مرحله، این چهارده نور پاك قبل از دیگران خلق شدند چنان که در روایت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آمده است:

أول ما خلق الله نوري ً؛ اولين چيزى كه خدا خلق كرد نور من بود، حتى ديگران به بركت وجود آنها لباس هستى به تن كردهاند.

در روایتی چنین آمده است:

روزی نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) با جمعی نشسته بودند ناگهان امیرالمؤمنین (علیهالسلام)

۱ ـ مفاتیح الجنان، ص۱۱۵، زیارت روزهای هفته، زیارت روز یکشنبه.

۲ ــ«دنيا» بر وزن «فُعلى» مؤنث أدنى، اسم تفضيل و به معناى پست تر است. گاهى نيز از دنيا به عنوان صف النعال (كفش كن) عالم هستى تعبير مىشود.

۳ ـ یعنی کسی که بعداً در نشئهٔ دنیا پدرش می شود وگرنه ابوّت و بنوّت به معنایی که در اینجاست در آن نشئه معنایی ندارد.

۴ \_ بحار، ج۲۵، ص۲۲، ح۳۸.

وارد شد. رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمودند: مرحبا به کسی که چهل هزار سال قبل از پدر خود خلق شد. گفتند: یا رسول الله، آیا ممکن است که پسر قبل از پدر خلق شود؟ فرمود: بله، خدا چهل هزار سال قبل از خلقت آدم من و علی را از یك نور خلق کرد. سپس آن را دو قسم کرد. آنگاه از نور من و علی اشیا را خلق کرد. پس از آن ما را در سمت راست عرش خود قرار داد. پس از آن ما تسبیح خدا کردیم، ملائکه تسبیح کردند، ما تهلیل (لا اله الا الله) گفتیم، ملائکه تهلیل گفتند، ما تکبیر گفتند، پس هر کسی تسبیح و تکبیر بگوید، از برکت تعلیم علی (علیهالسلام) است'.

این قبیل روایات، که نمونههای فراوانی در جوامع روایی دارد، اشاره به مراحل سابق وجودی است. از این رو قیادت و رهبری آن بزرگواران نسبت به امتهای گذشته، از آن مراحل که مرحلهٔ دنیا در حقیقت سایه و فرع آن مراحل و نشئات است شروع می شود. بنابر این تحلیل، سابق قائد لاحق بوده است، نه عکس.

ضمناً از این گونه روایات، قیادت و رهبری آنان نسبت به ملائکه نیز روشن می شود. چنانکه رهبری و قیادت آنها در سایر عوالم هستی (ذریّه، ارواح و...) نیز معلوم می گردد. و اگر فرشتگان، که موجوداتی برتر و قوی تر از افراد عادی هستند، تحت قیادت و رهبری آنها باشند، جنها نیز به طریق اَولی تحت قیادت آنها خواهند بود.

تصویر دیگری که از رهبری ائمه (علیهمالسلام) نسبت به امم گذشته می توان ارائه داد این



است که هر پیامبری شاهد اعمال وقائد امت خویش و رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شاهد و گواه بر انبیاست: (فکیْف َ إذا جئنا من کل أُمة بشهید و جئنا بک علی هؤلاء شهیداً) . لذا رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) شاهد با واسطه بر اعمال امّتهای گذشته و قائد غیر مستقیم آنها خواهد بود. پس از ایشان ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) که جانشینان او هستند، این شهادت و قیادت را ادامه خواهند داد.

اما امتحان قبل از خلقت که دربارهٔ بانوی دو سرا (علیهاالسلام) آمده بدین معناست که گرامی دخت رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) در آن نشئه، حالتی داشته که اگر آن حالت در این نشئه بروز و ظهور کند به صورت امتحان درمی آید. اما آن حالت چیست؟ مطلبی است که فعلاً علمش را باید به اهلش واگذار کرد.

\* \* \*



١ \_ سهره نساء، آبه ٢١.

و أولياء النّعم؛ و اي سرپرستهاي نعمتهاي [الهي].

«اولیاء» جمع ولی ّاز ریشهٔ «ولْی» است. ولْی به معنای واقع شدن چیزی پشت سر چیز دیگر می آید به گونهای که بیگانه بین آن دو واسطه و فاصله نباشد و نوعی رابطه بین آن دو برقرار باشد. از این جهت به دو موجود کنار هم و بی ارتباط با یك دیگر «ولی» گفته نمی شود. اعم از این که رابطه، حسنه باشد یا سیئه (گرچه پیوند سیّی بین دو موجود سوء از نظر خود آنها حَسَن و زیباست). از این جهت قرآن کریم، کلمهٔ اولیاء را هم در مورد خدای سبحان استعمال کرده و هم در مورد شیطان.

دو شیء محسوس یا معنوی که در قرب و نزدیکی هم قرار می گیرند با یك دیگر تفاوت دارند. این تفاوت، گاهی از لحاظ مرتبه وجودی است، مانند علت و معلول که علت، تقدّم وجودی بر معلول دارد و اگر علة العلل، یعنی خدای سبحان باشد، افزون بر تقدم وجودی، در اطلاق ذاتی و عدم تناهی وجود نیز با دیگران تفاوت دارد؛ چون وجود او ذاتی و وجود دیگران عرضی است و گاهی از حیث محل است، مثل دو معلول یا دو سبب که کنار هم واقع می شوند. چنان که

من والمال أعمرون وفرار منا درف المحرالي أعلى حيادي

۱ ــ معرفت انسان به امور حسّی زودتر از امور معنوی تحقق می یابد چنان که نیاز او به امور حسّی نیز زودتر خودنمایی میکند. از این رو وضع ابتدایی این لفظ همانند سایر الفاظ برای امور حسی است، لیکن با احساس نیازی که برای امور معنوی میشد، این لفظ را در قرب و نزدیکی معنوی نیز به کار گرفتند.

گاهی از لحاظ اعتبار است، مانند این که دو مطلب را در عالم ذهن و اعتبار کنار هم قرار دهیم و از آن نتیجهای خاص ّ بگیریم'.

هم چنین دو چیزی که با هم رابطه دارند گاهی رابطهٔ آنها متوافقة الاطراف است و گاهی متخالفة الاطراف؛ بدین معنا که گاهی یك چیز با دیگری همان رابطه را دارد که آن دیگری با او دارد، همانند اُخوت که اگر زید برادر بکر است بکر نیز برادر زید است و گاهی رابطهای که یك طرف با دیگری دارد غیر از رابطهای است که طرف مقابل با او دارد، مثل اُبُوت و بنئوت و بنئوت که اگر حسن پدر تقی است، تقی پدر حسن نیست، بلکه پسر اوست. اولی را که رابطه طرفینی و تأثیر و تأثر، متقابل است رابطهٔ دوستی و محبت، نصرت و اعانت و امثال آن مینامند چنان که دومی که تأثیر و تأثر در آن، یك جانبه است رابطهٔ سرپرستی و رهبری میگویند. برخی گفتهاند: ولایت به کسر واو به معنای رابطهٔ نصرت، ولی ولایت به فتح واو به معنای سرپرستی میآید. لیکن برخی گفتهاند: تفاوتی با هم ندارند و هر دو به معنای سرپرستی میآید.

رابطه ای که افراد یك جامعه با هم دارند از سنخ قسم اول و رابطه ای که خدای سبحان بامخلوقات خود دارد از سنخ قسم دوم است؛ زیرا خدا می تواند در مخلوقات خود اثر داشته باشد اما مخلوقات نمی تواند در او اثری داشته باشند و جز تأثیر پذیری، کاری نمی توانند بکنند. البته خدای سبحان این قسم رابطه ولای سرپرستی را برای پیامبران، ائمه (علیهم السلام) و جانشینان آنها جعل کرده است: (إنّما

١ ـ وقوع شيء وراء شيء مع رابطة بينهما... كما أنّ الشّيئين أعم من أن يكونا مختلفين وجوداً أو بلحاظ المحلّ والإعتبار. والرابطة أيضاً أعمّ من أن تكون حسنة أو سيئة (التحقيق، ج١٣ و١٤، ص٢٠٣، «ولي»)؛ نيز رك: مفردات، «ولي».

T \_ الولاية النصرة والولاية تولّى الأمر وقيل: الولاية والولاية نحو الدَّلالة والدَّلالة وحقيقته تولّى الأمر (مفردات، «ولى»).

ولیّکم الله ورسوله والّذین ءامنوا الّذین یقیمون الصّلوة ویؤتون الزّکوة وهم راکعون)\. چنانکه مراحل پایینتر و ضعیفتر آن را برای حاکم عادل، پدر و مادر و ... جعل کرده است.

وظیفهٔ اصلی سرپرست، تدبیر و برنامهریزی است؛ زیرا اگر او تدبیر نکند و فرد، جامعه یا شیء زیر دست خود را بدون برنامهریزی رها کند هرج و مرج لازم میآید. مثلاً اگر حکومت بدون برنامهریزی و تدبیر باشد بخشی از جامعه از پرخوری به رنج میافتد و بخشی دیگر از بیبضاعتی و کمخوری با فقر و مرض دست و پنجه نرم میکند. چنان که ممکن است همان بخش اول نیز گاهی در کمال برخورداری، اسراف و تبذیر باشند و گاهی فقر و فلاکت گریبانگیرشان شود. بنابر این، اولیای نعم کسانی هستند که از برکت آنها نعمتهای الهی تقدیر و اندازهگیری می شود و با تدبیر و برنامهریزی آنها به موجودات می رسد.

«نِعَم» و أنْعُم جمع نعمت است. اصل مادهٔ «نعم» به معنای خوشگواری در زندگی و نیك حال بودن است، خواه در امور مادی باشد یا در امور معنوی آ. «نعمة» بر نوع خاصی از تنعّم و برخورداری از نیك حالی دلالت می کند، چنان که «جِلسة» بر نوع خاصی از نشستن دلالت می کند [جلست جلسة الای میر[آ، مثلاً تألیف قلوب مؤمنان نسبت به یك دیگر نوع خاصی از عیش گواراست که خدای سبحان با اشاره به آن فرمود: (واذ کروا نعمت الله علیکم إذ کُنْتم أعداءً فألّف بین قلوب کم) چنان که

٢ ـ طيب عيش و حُسن حال... أعم من أن يكون في مادّي أو معنويّ كما قال تعالى: «و أسبغ عليكم نِعَمه ظاهرةً وباطنةً» سورهُ لقمان، آيهُ ٢٠ (التحقيق، «نعم»).

٣ ـ والنعمة كالجِلسة للنوع وتدلُّ على نوع خاصٌ من التنعُّم (همان).

۴ ـ به یاد آورید نعمت خدا را آن هنگام که دشمن یك دیگر بودید و بین قلبهای شما الفت ایجاد کرد (سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۰۳).

دفع سلطه بيكانه از جامعه اسلامي نيز نوع ديگرى از نيك حالى و خوش گوارى در زندگى است: (... اذكروا نعمت الله عليكم إذ هم قوم أن يبسطوا إليكم أيديهم فكف أيديهم عنكم).

فرق دو جمع (اَنعُم ونِعَم) این است که اَنعُم جمع قلّت است و غالباً در کمتر از ده تا استعمال میشود اما نِعَم جمع کثرت است و در نعمتهای فراوان استعمال میشود ً.

قرآن کریم برای آشنایی بیشتر مخاطبان، به قریهای مثال میزند که دارای اهالی مؤمن باشد و آن اهالی از برخی نعمتهای خدا، همانند امنیت بیرونی: (ءامنة)، امنیت درونی: (مطمئنّة) و روزی فراوان: (یأتیها رزقها رغداً من کلّ مکان) برخوردار باشند، به این نعمتهای الهی کفر بورزند: (فکفرت بأنعُم الله) و در قبال این کفران، به عذاب الهی، یعنی خوف و گرسنگی گرفتار شوند: (فأذاقها الله لباس الجوع والخوف)". سپس با برخی توصیهها به مؤمنان از جمله شکر نعمتهای الهی می فرماید: ابراهیم شاکر همین نعمتهای مادی بود که آنها کفران کردند: (شاکراً لأنعُمه). از این جهت او را برگزید و به راه مستقیم هدایت کرد…: (اجتباهٔ وهداه إلی صراط مستقیم…) .

اما وقتی مجموع جوامع انسانی را مخاطب قرار میدهد، میفرماید: نه تنها آنچه را در آسمان و زمین است، مسخّر شما گردانید: (سخّر لکم ما فی السموات و ما فی الأرض) بلکه افزون بر نعمتهای مادّی، نعمتهای معنوی را نیز بر شما ارزانی

۱ ـ به یاد آورید نعمت خدا را بر شما، آن هنگام که گروهی تلاش میکردند تا به شما دست [سلطه] پیدا کنند و [خداوند] دستشان را از شما کوتاه کرد (سورهٔ مائده، آیهٔ ۱۱).

٢ \_ التحقيق، «نعم».

٣ ـ سورهٔ نحل، آيهٔ ١١٢.

۴ \_ سورهٔ نحل، آیات ۱۲۳ \_ ۱۲۱.

داشته است: (وأسبغ عليكم نِعَمه ظاهرةً وباطنةً) . بدين ترتيب واژهٔ «نِعَم» نعمتهاى فراوان الهى را شامل مىشود ولى اگر «ال» بر سر آن درآيد و شاهد عهد ذهنى، ذكرى و خارجى وجود نداشته باشد جميع نعمتهاى الهى (اعم از مادى و معنوى) را شامل خواهد شد و نعمتى باقى نمى ماند مگر آن كه «النعم» آن را در بر مى گيرد .

# وليّ نعمتهاي نظام هستي

در تبيين چگونگي ولي نعمت بودن ائمّهٔ اطهار (عليهمالسلام) به طور خلاصه مي توان گفت:

همان گونه که اشاره شد نعمت یا مادی است یا معنوی و «النعم» هر دو قسم را شامل می شود. فیوضات الهی که همان نعمتهای مادی و معنوی اوست، توسط ملائکه که مدبرات امر در نظام عالم هستند به بندگان خدا و سایر موجودات می رسد. امام، انسان کاملی است که ملائکه تحت فرمان او قرار دارند و برای انجام هر کاری خدمت او شرفیاب می شوند: «ما من مَلَك یه یه بطه الله فی أمر ما یه بط له الا بدأ بالإمام فعرض ذلك علیه» ". بنابر این، بهرهمندی از فیوضات مادی و معنوی تحت نظر، اراده و اجازه آنهاست، اگر در موردی یا موجودی اجازه دادند فرشتگان نیز در آن باره نازل می شوند و اگر اجازه ندادند یا مصلحت ندانستند، نازل نمی شوند. بدین ترتیب این حضرات، ولی نعمتی هستند که گسترهٔ خوان نعمت مادی و معنوی آنان نظام هستی را فراگرفته، همگان از فیوضاتشان بهرهمند می شوند.

۱ ــ سورهٔ لقمان، آیهٔ ۲۰.

۲ \_ اصطلاحاً مي كو يند: جمع مُحلّى به «ال» افاده عموم مي كند.

۳ ـ هیچ فرشتهای نیست جز این که خدا او را برای کاری که نازل میکند ابتدا خدمت امام زمان میرسد و آن کار را بر او عرضه میکند (بحار، ج۲۶، ص۳۵۷).

در جاى جاى اين زيارت شريف وساطت ائمه اطهار (عليهمالسلام) در نعمتهاى معنوى مورد تأكيد قرار گرفته است، مانند: موضع الرسالة، مختلف الملائكة، مهبط الوحي، خزّان العلم، أبواب الإيمان، محال معرفة الله، معادن حكمة الله، حفظة سرّ الله، حملة كتاب الله، أوصياء نبيّ الله، الدّعاة إلى الله، الأدلاّء على مرضات الله، المظهرين لاىمر الله ونهيه.....

چنان كه وساطت در نعمتهاى مادّى نيز مورد اشارهٔ اين زيارت است: بكم ينزّل الغيث، بكم يُمْسك السّماء أن تقع على َ الأرض إلاّ بإذنه، بكم ينفّس الهمّ ويكْشف الضُرّ، بكم... أصلح ما كان فسد من دنيانا...\.

بنابر این، می توان گفت: این جمله از جملاتی است که در خود همین زیارت تشریح و تفسیر شده است.

بیان دیگر: در توقیعات شریف حضرت ولی عصر (عجالله تعالی فرجه) آمده است: «نحن صنائع ربّنا والخلق بعد صنائعنا» آ. هضم این بیان برای عالمان و اندیشوران چندان صعب نیست، لیکن برای سطوح متوسط مردم در غایت صعوبت است. از این رو تشریح و تبیین آن در حدّی که همگان بفهمند چندان سهل نیست. اما بیانی که امیر عارفان (علیه السلام) دارد، نرم تر، روان تر و قابل فهم تر برای عموم است. آن حضرت در جواب یکی از نامه های خود به سردسته تبهکاران اموی، معاویة بن ابی سفیان، ابتدا با اشاره به پاره ای از فضایل و کمالات خود و خاندانش به او متذکر شد: «کارپاکان را قیاس از خود مگیر». آن گاه فرمود: معاویه! دست از این حرفها بردار که تو در این نامه نگاری ها همانند کسی هستی که تیرش به خطا رفته باشد. باید از این لجاجتها و شیطنتها دست برداشته، تابع و پیرو ما باشی؛ چون ما ساخته دست

منا ندالمان مرود ان المار منا دران کی عادهایی ارز

۱ \_ البته برخي از اين نعمتها هم مي تواند مادي باشد و هم معنوي.

۲ ـ ما ساختهٔ مستقیم پروردگار و پرورش یافتهٔ دست او هستیم و نظام هستی ساخته شده و پرورش یافتهٔ دست ماست (بحار، ج۵۳، ص۱۷۸).

پروردگار هستیم و مردم برای ما ساخته و پروریده شدهاند؛ «فَدَعْ عنك مَن مالَت به الرَّمیَّةُ فإنّا صنائع ربّنا والناس بعد صنائع لنا» ٰ.

شارح معتزلی در شرح این جملهٔ نهج البلاغه می گوید:

این، کلام بزرگی است که بر همهٔ کلمات برتری دارد و معنایش از جمیع معانی عالی تر است. صنیعهٔ پادشاه، کسی یا چیزی است که پادشاه آن را برمی گزیند و قدر و اندازهٔ او را بالا میبرد و به او رفعتِ مقام می بخشد. علی (علیه السلام) در این کلام می گوید: ما به هیچ کس از افراد بشر بدهکار نیستیم، بلکه مستقیماً بر سر سفرهٔ الهی نشسته ایم. پس بین ما و خدا واسطه ای وجودندارد اما مردم دست پروردهٔ ما هستند و ما واسطهٔ بین آنها و خدا هستیم.

آنگاه جملهٔ بلند و تندی دارد که اگر عالمی شیعی آن را میگفت، متهم به غلو می شد. آن جمله این است:

این، مقام بزرگی است که ظاهرش همان است که شنیدی اما باطن این کلام این است که آنها بندهٔ خدا و مردم بندهٔ آنها هستند<sup>۲</sup>.

خلاصه اینکه طبق توقیع شریف حضرت ولی عصر (عجالله تعالی فرجه) نظام هستی، پرورش یافتهٔ دست ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) است و طبق بیان امیرالمؤمنین (علیهالسلام) مردم برای ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) پروریده شدهاند. هر یك از این دو بیان که ملاحظه شود جایگاه آن ذوات

١ \_ نهج البلاغه، نامه ۲۸، بند ١١.

٢ ـ هذا كلامٌ عظيمٌ عال على الكلام و معناه عال على المعانى و صنيعة الملك من يصطنعه الملك و يرفع قدره. يقول: ليس لأحدٍ من البشر علينا نعمة بل الله تعالى هوالذي أنعم علينا فليس بيننا و بينه واسطة والناس بأسرهم صنائعنا، فنحن الواسطة بينهم و بين الله تعالى و هذا مقامٌ جليلٌ ظاهره ما سمعت و باطنه أنهم عبيد الله و أنّ الناس عبيد هم (شرح نهج البلاغة ابن ابي الحديد، ج ١٥، ص ١٣٢، ذيل نامه ١٨٨).

نورانی در تنزل فیض الهی روشن خواهد شد؛ چون طبق بیان اول، آنان واسطهٔ فیض الهی هستند و مطابق بیان دوم غایت و هدف تفضلات او شمرده میشوند. بیان دوم، در روایات ما نمونههای فراوانی دارد<sup>۱</sup>. از اینرو در دعای عدیله<sup>۲</sup> راجع به امام زمان (علیهالسلام) آمده است:

ببقائه بقیت الدنیا وبیمنه رُزق الوری و بوجوده ثبتت الأرض والسماء "؛ به بقای او دنیا باقی است، به برکت او خلق روزی می خورند و به وجود او آسمان و زمین پابرجاست.

\* \* \*

۱ ـ البته بیان اول، هم توجیه پذیر است وهم شواهد روایی دارد.

۲ ــ هر چند که برخی دعای عدیله را از منشآت علمای بزرگ شیعه دانستهاند. لیکن کسی در صحت واتقان مضامین دعای مزبور و هماهنگی متن آن با قرآن و سنت خدشه نکرده است.

٣ \_ مفاتيح الجنان، ص١٤٧، دعاى عديله.

و عناصر الأبرار؛ و دعائم الأخيار؛ واساس و ريشه نيكوكاران و ستونهاي [خيمهي] خوبان.

«عناصر» جمع عنصر از ریشهٔ «عصر» و عصر به معنای عصاره گیری و خارج کردن شیرهٔ چیزی است.... عُنصُر بر وزن فُنعُل که گاهی جهت سهولت بر وزن فُنعَل می آید به ریشه و نسب هر چیزی می گویند'.

«ابرار» جمع بَرّ از ریشهٔ «برّ» است. برّ به معنای نیکوکاری در مقابل غیر می آید و در موارد مختلف، جلوهٔ مناسب آن مورد را دارد... کی قرآن کریم، ابرار را در مقابل فجّار به کار برده است: (إنّ الأبرار لفی نعیم \* وإنّ الفجّار لفی جحیم) کی فاجر به کسی می گویند که با گسیختن پردهٔ تقوا و عدالت، حالت فسق و عدوان را ظاهر می کند که در مقابل، برّ به کسی گفته می شود که با انجام اعمال صالح و به جا آوردن وظایف خود، حالت تقوا و عدالت را حفظ می کند گه. اگر چه برّ با بَرّ، که به معنای

۱ \_ عصرتُ العنب ونحوه (عَصْراً): استخرجتُ ماءه واعتصرتُه... و (العنصر) الأصل والنسب ووزنه فُنْعُل بضم الفاء والعين وقد تفتح العين للتخفيف و (الجمع العَناصِر) (المصباح المنبر. «عصر»).

٢ ـ حسن العمل في مقابل الغير وهذا المعنى يختلف باختلاف الأشخاص والموضوعات والموارد... (التحقيق. «بر»).

۳ ـ به یقین نیکان در بهشت پر نعمت و فجّار در دوزخ هستند (سورهٔ انفطار، آیات ۱۳ و۱۴).

۴ ـ والفجور هو انشقاق في حالة التقوى والعدالة وظهور الفسق والعدوان (التحقيق، «فجر»).

۵ ـ فالأبرار فى مقابل الفجّار والفاجر مَن فسق وتمايل عن الصلاح والخير. فالأبرار هم الّذين يعملون عملاً صالحاً ويأتون بوظائفهم فى مقابل الله المتعال ووالديه وساير الناس (التحقيق، «بر»).

خشکی است تفاوت دارد ولی از نظر ریشهٔ لغوی بیارتباط با یك دیگر نیستند؛ زیرا بَر به معنای بیابان وسیع و بر به معنای وسعت در فضیلتهای اخلاقی است .

«دعائم» جمع «دِعامة» به معناى ستون خانه و تكيه گاهى است كه مانع سقوط آن شود. از اين رو به رئيس قوم دِعامة القوم مى گويند؛ چون تكيه گاه آنها و مانع انحراف و سقوطشان مى شود د. در بيانات اميرالمؤمنين (عليه السلام) آمده است: [خداوند متعال] آسمانها را بدون اين كه ستونى داشته باشد حفظ كرده، از سقوط نجات داد؛ فسوسى منه سبع سموات ... بغير عمد يدعمها ...

همچنین در بیانات آن حضرت آمده است:

خداوند براى خير اهلى و براى حق پايه ها و ستون هايى قرارداده كه آن را حفظ مىكنند؛ ألا وإن الله سبحانه قد جعل للخير أهلاً وللحق دعائم ً.

«اخیار» جمع خیر است و خیر همان انسانهای نیکوکار و اهل خیر هستند.

«خیر»، که مقابل شرّ است، به چیزی اطلاق می شود که بر اثر رجحان و فضیلتی که در بین افراد متعدد دارد، انتخاب و اختیار می شود و طبعاً دارای مراتب نیز خواهد بود<sup>۵</sup>. این که در ادعیه آمده است: «اللّهم... وأعطنی من الخیر أفضل ممّا أرجو» ۶ أرجو»

١ ـ البَرّ خلاف البحر وتصوّر منه التوسّع فاشتقّ منه البرّ، أيّ: التوسع في فعل الخير (مفردات، «بر»).

٢ ـ ألدِعامة بالكسر ما يستند به الحائط إذا مال يمنعه السقوط ومنه قيل للسيد في قومه هو دعامة القوم كما يقال: هو عِمادهم (المصباح المنير، «دعم»).

٣ \_ نهج البلاغه، خطبه أوّل، بند ١٥ و١٤.

۴ \_ همان، خطبهٔ ۲۱۴.

۵ ـ الخير، هو ما يقابل الشّرّ، ما يختار وينتخب من بين الأفراد ويكون فاضلاً وراجعاً و له مراتب كما أن الشّرّ ما يكون مرجوحاً ومفضولاً وله أيضاً مراتب (التحقيق، «خبر»).

۶ \_ خدایا! عطاکن به من از خیر، بهترین چیزی که امید آن را دارم (بحار، ج ۸۳، ص ۳۴۳).

ناظر به همین مراتب است.

بدین ترتیب واژهیی «خیر» معنای عامّی دارد و مصادیق فراوانی برای آن می توان ذکر کرد<sup>۱</sup>، مانند: ایمان و اعمال صالح، امامت و هدایت، شفاعت در دنیا و آخرت، علم، حلم، زهد، تقوا، شجاعت، عبادت و عبودیّت، سخاوت، قناعت، عفت و حیا، عفو و اغماض،... و هر امری که دارای رجحان و برتری باشد، خواه به عقیده و اخلاق برگردد یا مربوط به احکام و افعال باشد. در بحث «اشارات» به برخی از مصادیق خیر پرداخته می شود.

بنابراین، دعائم الاخیار، یعنی ستونهای خیمهٔ خوبان و تکیه گاهِ آنان که مانع انحراف و سقوطشان می شود به گونهای که افراد جامعه از برکت وجود آنها در زمرهٔ خوبان و صالحان قرار می گیرند و اگر آنها نباشند این خیمه، بی ستون مانده، فرو می افتد.

سید نورالدین جزایری در فرق میان بر و خیر می گوید:

برّ، همان خیری است که به دیگران میرسد در حالی که فاعل آن، توجه به این خیررسانی و قصد آن را داشته باشد، اما خیر، آن است که منفعتی به دیگری برسد هر چند که از روی سهو و بی توجهی باشد<sup>۲</sup>.

پس همهٔ ابرار از آخیار هستند اما همهٔ آخیار جزو ابرار نیستند، و به اصطلاح، نسبت بین این دو، عموم و خصوص مطلق است. در ابرار، حُسن فعلی و حُسن فاعلی با هم جمع است در حالی که در اخیار حسن فعلی حتماً وجوددارد امّا حُسن

۱ ـ از این رو دستور دادهاند در دعا پیشنهاد خاصی ندهید بلکه از خدا خیر طلب کنید.

۲ ــ البرّ هو الخير الواصل إلى الغير مع القصد إلى ذلك والحير يكون خيراً وإن وقع عن سهو (فروق اللغات، ص ۷۱. شمارهُ ۶۷. [الفرق بين] البرّ والحير). ابو هلال عسكرى نيز همين معنا را متذكّر شده است. (ر.ك: معجم الفروق اللغوية، ص٩٥، شمارهُ ٣٨٢. الفرق بين البرّ والحير).

فاعلى ممكن است وجود داشته باشد و ممكن است وجود نداشته باشد.

بنابر این، ابرار مقامی بالاتر از اخیار دارند؛ لذا در این زیارت آمده است: ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) برای اَخیار و کسانی که کارهای خوب انجام میدهند ولی احتمال انحراف و کژی در آنها وجوددارد، دِعامه هستند تا آنها را از انحرافات بازدارند اما برای ابرار و نیکان، که احتمال کجروی دربارهٔ آنها منتفی یا بسیار بعید است، ریشه، اصل و نسب به حساب می آیند.

# ائمّه (عليهم السلام) ريشه نيكان

عنصر ابرار بودن ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) این گونه قابل تصویر است: ابرار دارای دو بُعد جسمی و روحی هستند. تفاوت آنان با دیگران در بُعد روحی است و در بُعد جسمی فرقی میان آنها و دیگران نیست؛ چون انسانها با یك دیگر فرقی ندارند، جز در برخی خواص ظاهری، مانند رنگ، قد، وزن و... كه تأثیری در تقسیم صالحان و طالحان ندارد. روح این گونه افراد با یك سری صفات نیك و پسندیده عجین شده و در حقیقت، تكوّن روح و شخصیت روحی آنها به این صفات و خصال نیك است و كاربُرد واژهٔ «ابرار» برای چنین افرادی ناشی از همین اتصاف روحی و معنوی است.

ائمة اطهار (علیهمالسلام) ریشه هر خیر و نیکی و اساس هر خصلت نیك و پسندیده هستند: «إنْ ذُكر الخیر كنتم أوله وأصله وفرعه ومعدئه ومأواه ومنتهاه» امام باقر (علیهالسلام) در مقام معرفی منشأ علم به ابومریم انصاری فرمود: به سلمة بن كُهَیل و حَكَم بن عُتَیبه كه دو تن از بزرگان و فقهای اهل سنت هستند بگو: شرق و غرب دنیا را بگردید، در همه عالم، علم صحیحی نمی یابید جز آنچه از خاندان ما خارج



١ \_ مفاتيح الجنان، زيارت جامعه.

٢ \_ تحفة الأحباب، ص١١٣ و ١٩٩، ش١٥٨ و٢٤٥.

مي شود؛ «شرّقا وغرّبا لن تجدا علماً صحيحاً إلاّ شيئاً يخرج من عندنا أهل البيت» .

در پیغام حضرت باقر العلوم (علیهالسلام) به آن دو عالم طغیانگر، علم به عنوان نمونه ذکر شده است وگرنه هر خصلت صحیح و صفت نیکی ریشه در بیت رفیع آنها دارد و عالم بشری، مدیون خصال نیك و صفات کمال آن پیشوایان نور است و اساساً نورانیت و حقیقت امامت چیزی جز صفات نیك و خصال پسندیدهٔ انسانی نیست.

بنابر این، اگر کسی به خصلت پسندیدهای متّصف بود و به واسطهٔ این اتصاف در زمرهٔ ابرار قرار گرفت، از کوثر جوشان امامت سیراب شده است؛ چون ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) ریشه، اصل و نَسَب ابرار هستند.

#### ستون اخيار

دعائم الاخيار بودن ائمة (عليهمالسلام) را اين گونه مي توان تعليل كرد:

هدف خلقت، عبودیت است: (و ما خلقت الجن والإنس إلا لیعبدون) ؛ جن و انس را خلق نکردم جز برای این که مرا عبادت کنند. اگر انسان بتواند به این هدف برسد مسیر تکاملی خود را یافته و در زمرهٔ خوبان و صالحان قرار خواهد گرفت و گرفت و گرفه گرفتار غوایت و ضلالت شده، طعمهٔ درندگان مسیر سیر و سلوك خواهد شد.

خطری که پویندگان این مسیر را تهدید میکند یا مربوط به بینش است یا مربوط به منش، یا به شبهه علمی بر میگردد یا به شهوت عملی. یعنی ممکن است حل نشدن بعضی مباحث و مسایل معرفتی در باب توحید، معاد، نبوت، قرآن، احکام، حِکَم، اخلاق و... سبب شود که انسان در مسیر عبودیت قرار نگیرد یا این که معارف دینی برای او مبین و واضح باشد، لیکن شهوت عملی، خواسته ها



۱ \_ بحار، ح۲، ص۹۲.

۲ ـ سورهٔ ذاریات، آیهٔ ۵۶. راجع به عبودیت و هدف خلقت. ذیل «عباد مکرمون... » بحث خواهد شد.

و تمایلات نفسانی رهزن او شود و او را از عبودیت و اطاعت بازدارد و گاهی هر دو رذیلت، مانع تحصیل فضیلت میشود. ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) در هر دو محور، میزان و ملاك سنجش حق و باطل هستند:

محور اوّل: به نظر شیعه یکی از شرایط اصلی و اساسی امام، افضلیت مطلق و همه جانبه است، یعنی در تمام جهات باید از دیگران برتر باشد و وجود افضل از امام را هرگز روا نمی داند. در حالی که اهل سنت، اشکالی در این جهت نمی بینند. یکی از شاخصه های افضلیت، اعلمیت است. حتّی علومی که از انبیای گذشته به ارث رسیده، از برکات وجودی ائمّه (علیهمالسلام) است؛ زیرا انبیای گذشته در آن نشئهٔ ملکوتی، شاگرد ائمّهٔ (علیهمالسلام) هستند . از این رو امام باقر (علیهالسلام) به آن دو عالم طغیانگر پیام داد: «مطلب صحیح در هر جای عالم که پیدا شود ریشه در خانهٔ ما دارد» . ائمّهٔ (علیهالسلام) نیز علمشان را از رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به ارث برده اند. امام صادق (علیهالسلام) فرمود:

اگر ما نیز مانند دیگران با رأی و اجتهادمان فتوا میدادیم، هلاك میشدیم. آنچه ما میگوییم اجتهاد نیست، بلکه آثاری از رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) است که ریشه و پایهٔ علم است و ما نسل به نسل آن را ارث میبریم و همان گونه که مردم طلا و نقرهٔ خود را برای نسلهای پس از خود ذخیره و حفظ میکنند، ما نیز این علوم و معارف را برای نسلهای بعد ذخیره و حفظ میکنیم؛ «إنّا لوْکتّا نفتی النّاس

<u>من نیالمیل کوم و ارزیال ا</u>

۱ ـ زيرا گذشت كه قبل از خلقت همهٔ پديده ها، نور نبي اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) و سپس ائمهٔ طاهرين (عليهم السلام) خلق شد و همه چيز در آن نشئه به آنان ايمان آوردند. اميرالمؤمنين (عليه السلام) مى فرمايد: «ألا إنبي عبد الله وأخو رسوله وصديقه الأول صدّقته و آدم بين الروح والجسد» (امالى شيخ مفيد، مجلس اول، ح٣)؛ آگاه باشيد كه من بندهٔ خدا، برادر رسول او و اولين تصديق كنندهٔ آن حضرت هستم، در حالى او را تصديق كردم كه آدم بين روح و جسد قرار داشت. ٢ ـ بحار، ج٢، ص ٩٢.

برأينا وهوانا لكنّا من الهالكين ولكنّها آثارٌ من رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم أصل علم نتوارثها كابراً عن كابر نَكْنزها كما يَكْنز الناس ذهبَهم وفضَّتهم»\.

### نيز مىفرمايد:

حدیث من حدیث پدرم و حدیث پدرم حدیث جدیّم و حدیث جدیّم حدیث امام حسین است و او از برادرش امام حسن و امام حسن از پدرش امیر المؤمنین گرفته است و [در نهایت] حدیث امیرالمؤمنین حدیث رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) است و احادیث رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) چیزی جز کلام خدای سبحان نیست؛ «حدیث أمیرالمؤمنین حدیث أمیرالمؤمنین حدیث الحسین وحدیث الحسین حدیث الحسن وحدیث أمیرالمؤمنین عدیث أمیرالمؤمنین حدیث رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم وحدیث رسول الله قول الله عز وجل» آنها بنابر این، ائمه اطهار (علیهمالسلام) چیزی از خودشان ندارند و حتی علوم آنها اجتهاد و استنباط مصطلح نیست، بلکه علوم الهی است که نسل به نسل از رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) ارث بردهاند. لذا می توان کلام یکی از آنها را به دیگری نسبت داد. در بعضی از زیارات جامعه آمده است:

«ورثکم کتابه وخصّکم بکرائم التنزیل» ً؛ کتاب خود را برای شما به ارث وانهاد و کرامتهای قرآن را مخصوص شما گردانید.

مران المال عمرون والمالي ويبال المالي عاد حيا في الرار

١ ـ بصائر الدرجات، ص٣١٩.

۲ \_ اصول کافی، ج ۱، ص۵۳.

۳ \_ بحار، ج ۹۹، ص۲۰۷.

در حالی که خود آنان دربارهٔ دیگران فرمودند: «وما ور ثك الله من كتابه حرفاً» ؛ خدای متعال یك حرف از كتاب خودش را به تو ارث نداد. بدین ترتیب ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) مانع اصلی انحراف علمی و عقیدتی نیكان هستند.

محور دوم: در این بخش نیز شیعه عصمت را شرط امام می داند. معصوم، کسی است که در تمام مدّت عمر از گناه، خطا، سهو و نسیان برکنار باشد. بنابر این، آنها سالکان معصومی هستند که نه تنها با سلوك خود، راه تاریك را روشن و فراز و نشیبهای مسیر را می غایانند و دیگران در پناه روشنایی انوار تابان آنها راه حرکت خود را باز می یابند: «و رضیكم... أدلاً علی صراطه» ، بلکه الگوهای عملی و غونههای برتر چگونه بودن و چگونه زیستن هستند: «والمثل الأعلی» ...

از سوی دیگر، سالکان این مسیر مراتبی دارند و صاحبان رتبهٔ بالاتر، راهنمای سالکان مراحل پایین تر هستند و آنها را در رسیدن به مقصد، کمك و دستگیری می کنند. بنابراین، دیگران نیز به سهم خود استوانهٔ خیر و خوبی و ستون خیمهٔ آن هستند اما مرحلهٔ نهایی آن، که احتیاج به کمكِ کسی ندارد و مستقیماً از منبع فیض ربوبی استفاضه می کند، مخصوص آن ذوات مقدس است.

آنچه گفته شد مربوط به هدایت تشریعی بود. افزون بر این، آنها با هدایتهای تکوینی خود نیز ستون خیمهٔ نیکان هستند<sup>۱</sup>.

بنابراین، ائمه (علیهمالسلام) ستونها و عمودهای این خیمه هستند که به برکت وجودشان خیمهٔ نیکان برپا و استوار است.

١ ـ بحار، ج٢، ص٢٩٣ (خطاب امام صادق عليه السلام به ابوحنيفه).

۲ ـ خداوند شما را [به عنوان] راهنمایانی بر صراط خودش پسندید (زیارت جامعه).

\_ همان.

۴ \_ هدایت تکوینی در فقرهای مناسب مورد بحث قرار می گیرد.

۱ \_ برخی از مصادیق بر"

برخی از مصادیق بر که انسان به کمك آن جزو ابرار میشود عبارت است از:

ایمان به خدا، ایمان به قیامت، ایمان به فرشتگان، کتب آسمانی و انبیای پیشین، انفاق مالی، بر پاداشتن نماز، پرداختن زکات، وفای به عهد، صبر در شداید و تنگناها و ...؛ (لیس البر ان تُولّوا و بُجوهکم قِبل المشرق والمغرب ولکن البر من ءامن بالله والموالین و النجر والملائکة والکتاب والنبیین و عاتی المال علی حُبّه ذوی القربی والیتامی والمساکین و ابن السبیل والسائلین و فی الرقاب و أقام الصلوة و عاتی الزکوة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرین فی الباساء والضراء وحین الباس أولئک الذین صدقوا و اُولئک هم المتقون)'.

۲ \_ برخی از مصادیق خیر

برخی از روایات مصادیقی از خیر را مشخص کرده است که به چند نمونه از آن اشاره می شود:

۱ ـ نیکی آن نیست که چهرهٔ خود را به سمت مشرق و مغرب بگردانید و لکن بر" و نیکی آن است که [کسی] ایمان به خدا، روز قیامت، ملائکه، کتاب و پیامبران بیاورد و مال را با آن که دوست دارد به خویشاوندان، یتیمها، بینوایان، در راه ماندگان، سائلان و [برای آزادی] بردگان بدهد، اقامهٔ نماز کند، زکات بیردازد، هنگامی که وعده دادند به عهد خویش وفا کنند، در سختیها، تنگدستی و جنگ و درگیری شکیبا باشند. آنان کسانی هستند که راست گفتند و آنان همان پرهیزگارانند (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۷۷).

الف) روزه، صدقه، شب زنده داری. قال الباقر علیه السلام .... «إن شئت أخبرتُك بأبواب الخیر قلتُ: نعم جعلتُ فداك. قال علیه السلام: الصّوم جُنّةٌ والصّدقة تذهب بالخطیئة وقیام الرّجل فی جوف اللّیل یذكّر الله ۱۷ امام باقر (علیه السلام) فرمود .... اگر بخواهی دروازه های خیر را به تو نشان می دهم. گفتم: فدایت شوم، بله می خواهم، فرمود: روزه سپر آتش است، صدقه گناه را زایل می كند و بیداری و عبادت كردن در دل شب، انسان را به یاد خدا می اندازد.

ب) غسل در فُرات. امام باقر (علیهالسلام) از مردی کوفی که بر او وارد شده بود سئوال کرد آیا روزی یك بار در فرات غسل میکنی؟ گفت: نه. فرمود: هر جمعه چطور؟ گفت: نه. فرمود: در هر ماه یك بار چطور؟ گفت: نه. فرمود: سالی یك بار چطور؟ گفت: نه. فرمود: «إنّك لمحروم من الخیر»؛ تو از خیر محروم هستی .

ج) زیارت امام حسین (علیهالسلام). در ادامهٔ روایت قبل امام باقر (علیهالسلام) همان سئوالها را از آن مرد کوفی دربارهٔ زیارت امام حسین (علیهالسلام) کرد و وقتی از او جواب منفی شنید، فرمود: «إنّك لمحروم من الخیر» ...

د) علم، عمل، حلم و عبادت. قال علي عليه السلام: «ليس الخير أن يكثر مالك وولدك ولكن الخير أن يكثر علمك وعملك وأن يعظم حلمك وأن تباهى النّاس بعبادة ربّك ابن نيست كه مال و فرزند تو زياد شود، بلكه خير اين است كه علم و عملت افزون گردد و حلمت زياد شود و بتوانى با عبادت پروردگارت بر مردم مباهات كنى.

١ کان - ٤٤ م ٣٩٢

۲ ـ وسائل، ج۵، ص۲۵۹، مسلسل ۶۴۸۸. ظاهراً غسل در فُرات از آن جهت مورد توجه و توصیهٔ امام باقر (علیهالسلام) قرار گرفته که یاد امام حسین (علیهالسلام) را زنده نگهمی،دارد.

۱ \_ همان

۴ \_ بحار، ج ۶۶، ص ۴۰۹؛ نهج البلاغه، حکمت ۹۴ (با اندکی تفاوت).

ه) صلهٔ رحم. قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «إنّ أعْجل الخير ثواباً صلةُ الرَحِم» ؛ خيرى كه بيش از هر چيز در ثواب آن تعجيل مي شود، صلمي، اَرحام است.

و) تواضع. قال الصادق عليه السلام: «... رأس الخير التّواضع» أ؛ منشأ هر خيرى تواضع است.

ز) شکر بر نعمت و صبر بر مصیبت. قال المجتبی علیه السلام: «الخیر الّذي لا شرّ فیه الشّکر مع النّعمة والصّبر علی النّازلة» "؛ خیری که هیچ آمیزهٔ شرّ ندارد دو چیز است: شکر گزاری هنگام نعمت و صبر و استقامت هنگام مصیبت.

ح) سجدهٔ شکر، رحمت، بهشت و کفایت مهمات. در روایتی که از امام صادق (علیهالسلام) دربارهٔ سجده ی شکر رسیده، رحمت پروردگار، بهشت، کفایت مهمات و ... از مصادیق خیر شمرده شده است ً.

ط) حب اهل بیت (علیهمالسلام). خیثمه بر امام باقر (علیهالسلام) وارد شد. امام به او فرمود: حب ما اهل بیت در دلهای شیعیان ما القا می شود و محبت ما به آنها الهام می گردد، ما را دوست می دارند و فضایل ما را تحمّل می کنند، در حالی که نه ما را دیدهاند و نه کلام ما را شنیدهاند. این برکات از آن رو است که خدا به آنان اراده ی خیر کرده است؛ «یا خیثمة إن شیعتنا أهل البیت یقذف فی قلوبهم الحب لنا أهل البیت ویُلهَمون حبّنا أهل البیت وان الرّجل یُحبّنا و یحتمل مایأتیه من فضلنا ولم ْ یَرْنَا ولمْ ْ یَسْمع کلامنا لما یرید الله به من الخیر..» ٥.

بر زرالمهائ مرود اور المهار با دران کی عارضایی ارز

۱ \_ بحار، ج ۷۱، ص ۱۲۱.

۲ ــ همان، ج ۷۲، ص ۱۲۳. 📹

۳ \_ همان، ج ۷۵، ص ۱۰۶.

۴ \_ همان، ج ۸۳ ص ۲۰۵.

۵ \_ همان، ج ۲۴، ص ۱۵۱.

ی) زهد. عن الصادق علیه السلام: «جُعل الخیرُ کلُّه فی بیتٍ وجُعل مفتاحُه الزّهد فی الدّنیا» ، قام خیر در خانه ای قرار داده شده و کلید آن، زهد در دنیاست. مرحوم علامهٔ مجلسی در شرح این حدیث می گوید: علتش آن است که زهد در دنیا سبب حصول جمیع سعادتهای علمی و عملی می گردد.

ك) عبادت خالصانه، پاداش اعمال، اجابت دعا و انصاف با مردم. امام باقر (عليهالسلام) فرمود: خداى متعال به حضرت آدم (عليهالسلام) وحى كرد كه من خير را در چهار كلمه براى تو جمع كردهام: يكى از آنها براى من و ديگرى براى تو و سومى رابط ميان من و تو و چهارمى رابط ميان تو و مردم است؛ «أوحى الله تعالى إلى آدم عليه السلام: يا آدم إنبي أجمع لك الخير كلّه فى أربع كلماتٍ: واحدةً منهن لى، وواحدة لك، وواحدة فيما بينى وبينك، وواحدة فيما بينك وبين النّاس».

اما آن که مال من است این که: مرا عبادت کنی و چیزی را شریك من قرار ندهی؛ «فأمّا الّتی لی فتعبدنی ولا تشرك بی شئاً».

آنچه مال توست این که: پاداش اعمال تو را، برآوردن شدیدترین نیازمندی و حاجتت قرار میدهم؛ «وأمّا الّتی لك فأجازیك بعملك أحوج ماتكون إلیه».

آن كه رابط ميان من و توست اين كه: تو دعا كنى و من اجابت كنم؛ «وأمّا الّتى بينى وبينك فعليك الدّعاء وعليّ الإجابة». و اما آنچه رابط ميان تو و مردم است اين كه: راضى شوى براى مردم آنچه را كه براى خودت راضى هستى؛ «وأمّا الّتى بينك وبين النّاس فترضى للنّاس ما ترضى لنفسك» .

ل) شناخت قدر و اندازهٔ خود. على (عليهالسلام) فرمود: تمام خير در اين است كه انسان

من المائن عمود الزيار منيا دران الحي عاد حيالي الراز

۱ \_ بحار، ج ۷۰، ص ۴۹.

۲ \_ همان، ج ۷۲ ص ۲۶.

قدر و منزلت خویش را بداند و در جهالت انسان همین بس که منزلت و جایگاه وجودی خود را نشناسد؛ «إنّ الخیرَ کلّه فیمن عرف قدْره وکفی بالمرء جهلاً أن لا یَعرف قدْره» (. مرحوم ابن میثم (شارح نهج البلاغه) میگوید:

منظور آن است که انسان نداند در مقایسه با سایر مخلوقات از چه جایگاهی برخوردار است و برای چه خلق شده است و چه چهارچوب و وظایفی در کتاب الهی و سنت انبیای خدا برایش تعیین شده است .

م) تقوای الهی. امام صادق (علیهالسلام) در پاسخ به نامه ی مفضّل پس از سفارش به تقوا و بعض امور دیگر فرمود: کسی که تقوای الهی پیشه کند به اذن خدا خود را از آتش نجات داده و در دنیا و آخرت به همهٔ خیر رسیده است و کسی که در مقام اندرز امر به تقوا کند، در حقیقت برای موعظه، سنگ قام گذاشته است. آنگاه در مقام دعا گفت: خداوند با رحمت خویش، ما را از متّقین قرار دهد؛ «... فإنّه من یتّق الله فقد أحرز نفسه من النار بإذن الله وأصاب الخیر کلّه فی الدنیا والآخرة ومن أمر بالتقوی فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتّقین».

ن) قرارداشتن در دایرهٔ رحمت الهی. عبدالعظیم حسنی از امام هادی (علیهالسلام) نقل کرده که معنای رجیم بودن شیطان این است که او سنگسار شدهٔ با لعن و نفرین است و از مواضع خیر مطرود و محروم گشته است؛ «معنی الرجیم أنّه مرجوم باللعن، مطرود من مواضع الخیر» <sup>۱</sup>.

۱ \_ بحار، ج ۲، ص۱۰۰۰ ۲ \_ همان، ص۱۰۱۰ ۳ \_ همان، ج ۲۴، ص ۲۸۶.

۴ \_ همان، ج ۶۰، ص ۲۴۲.

س) کفالت و تربیت صحیح. مجاهد بن جَبْر، که از بزرگان تفسیر و علم است، می گوید: از نعمتهای خدای متعال به علی بن ابی طالب (علیهالسلام) و ارادههای خیر او به آن حضرت این است که در کودکی آن حضرت، قریش گرفتار قحطی شد و به سبب عائلهمند بودن ابوطالب [جعفر طیّار به کفالت عباس و] علی (علیهالسلام) به کفالت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) درآمد. لذا از کودکی در دامان آن حضرت پرورش یافت'.

تذکر: آنچه از مصادیق خیر ذکر شد مربوط به امور معنوی بود. افزون بر این، عنوان «خیر» در امور مادی و مال نیز استعمال شده است:

(إن ترک خيراً) ؟؛ اگر ميت خيرى باقى گذاشت، که منظور، مال است. (و إنّه لِحُبّ الخيْرِ لَشديد) ؟؛ انسان محبت شديدى به خير دارد. مال وحيات و... از مصاديق آن است.

(و إذا مسّه الخيرُ مَنُوعاً) أ؛ اگر خيري به انسان برسد بخل ميورزد. مال يكي از مصاديق بارز آن است.

(و نبلوکم بالشّر والخیر فتنة)<sup>۵</sup>؛ شما را با شر و خیر میآزماییم. مالداری از مصادیق روشن خیر است چنان که فقر از مصادیق روشن شرّ است.

\* \* \*

آ. ص ۲۰۸. آیهٔ ۸۸. ت. آیهٔ ۸

۱ \_ بحار، ج ۱۸، ص ۲۰۸.

٢ \_ سوره بقره، آيه ١٨٠.

٣ \_ سوره عاديات، آيه ٨.

۴ \_ سورهٔ معارج، آیهٔ ۲۱.

۵ \_ سورهٔ انبياء، آيهٔ ۳۵.

و ساسة العباد؛ و سياستمداران بندگان.

«ساسة» جمع سائس، اسم فاعل ساس یَسُوس از مصدر سیاست است (مثل قالة و قائل). سیاست در لغت به معنای تدبیر چیزی و به مصلحت آن اقدام کردن می آید داین معنای عام شامل تدبیر امور شخصی، تدبیر منزل و تدبیر امور اجتماعی می شود، ولی در اینجا به قرینهٔ اضافهٔ ساسة به «العباد» ظاهراً همان تدبیر اجتماع و ادارهٔ آن مراد است د.

عباد جمع عبد از ریشهٔ «عَبَد» است. عبد بودن نهایت تذللی است که انسان در مقابل مولا از خود نشان می دهد، در صورتی که این اظهار تذلّل همراه با اطاعت باشد. این تذلل گاهی تکوینی است، مانند: (إنْ کلّ مَن فی السموات والأرض الا عالی عبداً) ما اختیار تشریعی همراه است، مثل: (قل إنّما أمرت أن أعبد الله ولا أشرك به) و گاهی با جعل و قرار داد بین انسانهاست، مانند:

١ ـ (ساس) زيد الأمر (يسوسه) (سياسةً): دبّره وقام بأمره (المصباح المنير، ص٢٩٥، «سوس»).

۲ ـ حکما، حکمت را به دو دسته نظری و عملی تقسیم کرده، برای هر کدام از این دو نیز اقسامی قائل شدهاند. اقسام حکمت نظری عبارت است از الهیات،
 ریاضیات، طبیعیات و منطقیات. چنان که تهذیب اخلاق، تدبیر منزل، سیاست مُدُن و جامعه در اقسام حکمت عملی داخل است (رك: رحیق مختوم، شرح حکمت متعالیه، ج۱، ص۱۲۳ و ۱۹۴).

۳ \_ کسی در آسمانها و زمین نیست جز آن که بنده وار به سوی خدا می آید (سورهٔ مریم، آیهٔ ۹۳).

۴ ـ بگو: من مأمور هستم كه خدا را عبادت كنم و به او شرك نورزم (سورهٔ رعد، آيهٔ ۳۶).

(الحرّ بالحرّ والعبد بالعبد) . در این گونه موارد نه تشریع است، نه تکوین، بلکه قرارداد اجتماعی محض است. عبادت، عمل و حرکتی است که این تذلل را می نمایاند.

در مقابل عبادت، استکبار و گردنکشی قرار دارد: (خروا سجّداً وسبّحوا بحمد ربّهم وهم لا یستکبرون) ، (لا یستکبرون عن عبادتی ...) بدین ترتیب عن عبادته) و از اِباکنندگان عبادت، تعبیر به مستکبر کرده است: (إنّ الذین یستکبرون عن عبادتی ...) بدین ترتیب عبد، کسی است که اعمال و حرکات همراه با اطاعت از مولی، از او سر میزند.

#### نیاز جامعه به حکومت

هدف نهایی از وحی و تشریع الهی، هدایت انسانها و نورانی کردن آنهاست:

(یهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ویخرجهم من الظلمات إلی النور بإذنه ویهدیهم إلی صراط مستقیم) و اکتاب مبینی از جانب خداوند عالَم نازل شد] تا به وسیلهٔ آن هر کسی را که در پی تحصیل رضای او باشد به راههای سلامت هدایت کند و به فرمان خود، آنها را از تاریکیها به سوی نور ببرد و به راه راست هدایتشان کند.

سایر مسایلی که گاهی به عنوان اهداف رسالت مطرح میشود، نظیر رفع

۱ ــ آزاد در برابر آزاد و برده در مقابل برده [باید قصاص شود] (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۷۸).

۲ ــ سجدهکنان به رو میافتند و پروردگارشان را با حمد و تسبیح یاد میکنند و گردن فرازی نمیکنند (سورهٔ سجده، آیهٔ ۱۵).

٣ ـ از عبادت خدا گردن کشي نميکنند (سورهٔ انبياء، آيهُ ١٩).

۴ \_ كساني كه از عبادت استكبار ميورزند... (سورهٔ غافر، آيهٔ ۴۰). ر.ك: التحقيق، ج ٨، ص١٤. «عبد».

۵ \_ سورهٔ مائده، آیهٔ ۱۶.

اختلاف ، اقامهٔ قسط و امثال آن، اهداف متوسط رسالت است که در مسیر آن هدف اصلی و نهایی قرار می گیرد. بندگان بنابراین، کار اصلی همهٔ انبیا و ائمهٔ طاهرین (علیهمالسلام) که تعقیبکنندهٔ اهداف رسالت هستند، نورانی کردن بندگان خداست و کتاب آسمانی ابزار و وسیلهای است که در راستای همین هدف والا مورد استفاده قرار می گیرد:

(كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور)"؛ كتابى بر تو نازل كرديم تا به وسيلهُ آن مردم را از تاريكيها به نور هدايت كني.

خداوند دربارهٔ موسای کلیم (علیهالسلام) نیز فرمود:

(و لقد أرسلنا موسی بایاتنا أن أخرج قومک من الظلمات إلی النور وذكّرهم بأیّام الله) أ، موسی را با آیات خود فرستادیم [و به او دستور دادیم] تا امّت خود را از تاریکیها به نور و روشنایی هدایت کن و ایام الله را به آنان یاد آور باش. تذکر به «ایام الله» که در این آیه به آن اشاره شده، از آن جهت جزو وظایف کلیم الهی قرار گرفته که زمینه رسیدن به این هدف مقدس را فراهم کرده، برای نیل به مقصد کمك میكند. پس هر چیزی که می تواند در پیش برد این هدف نقش داشته

۱ ــ«... فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه»؛ ... پس خداوند، پيامبران را برانگيخت تا بشارت دهنده و انذارگر [باشند] و با آنان كتاب نازل كرد تا ميان مردم در چيزهايي كه اختلاف دارند، حكم كند (سورهٔ بقره، آيهٔ ۲۱۳).

۲ ـ «لقد أرسلنا رسلنا بالبینات وأنزلنا معهم الکتاب والمیزان لیقوم الناس بالقسط»؛ پیامبرانمان را با بیّنات و دلیلهای روشن فرستادیم و با آنان کتاب و میزان سنجش حق و باطل نازل کردیم تا مردم قیام به قسط و عدل کنند (سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۵).

٣ ـ سورهٔ ابراهيم، آيهٔ ١.

۴ \_ سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۵.

باشد، در اختیار انبیا (علیهمالسلام) قرار می گیرد. مانند معجزه، عصمت، طیب مولد، حُسن صوت و صورت، سخاوت، تنظّف، صبر و سایر کمالات و همچنین نداشتن نقص عضو و هر چیزی که موجب تنفر و انزجار مردم می گردد و... .
تشکیل حکومت و به عهده گرفتن ادارهٔ امور جامعه از مواردی است که نه تنها در هدایت انسانها نقش تعیین کنندهای دارد، بلکه در جهت زنده ماندن احکام و آیات الهی و نجات آنها از انزوا، اندراس، دفن شدن و محبوس گشتن در کتب و کتابخانه از سهم ویژهای برخوردار است. البته مآل و بازگشت احیای احکام و آیات الهی نیز هدایت، حمایت و احیای جامعهٔ بشری است. توضیح این مطلب طی چند نکته بیان می شود:

۱ ـ دین، تنها برخی نصایح و مواعظ محض نیست، بلکه مجموعهٔ حِکَم و احکامی است که به منظور ادارهٔ جامعه در تمام شئون اعتقادی، اخلاقی، اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و... از سوی خدای سبحان وضع شده است. این حِکَم و احکام اگر اجرا شود می تواند سعادت فرد و جامعه را تأمین کند اما اگر در حوزهٔ گفتار متوقف گردد از عهدهٔ چنین رسالتی بر نخواهد آمد.

۲ \_ اختلاف بین انسانها، که به اختلاف در استعدادها و قابلیتها برمیگردد، امری طبیعی، بلکه ضروری است. از اینرو نه می توان آن را از بین برد. راه حل عاقلانه، این است که به این اختلافات فکری و سلیقهای سروسامانی داده شود تا موجب هرج و مرج نگردد.

۳ ـ تنها مسأله گویی، مصلحتاندیشی، انذار و تبشیر برای اجرای احکام و حل و فصل اختلافات کفایت نمی کند، بلکه همراه انذار و تبشیر، قدرت و توانی نیز

مراندالمال مرود اوران مبادران کی عبوجیایی ارز مبیاد بین

۱ ـ برای بسیاری از اینها روایاتی در جوامع روایی ما ذکر شده است. افزون بر این که ادلّهٔ عقلی نیز مؤیّد آن است.

لازم است تا بتواند در کنار خیر خواهی، مصلحت اندیشی و نصیحتگری اقدام عملی کند و گرنه بدون چنین ضمانت اجرا، قوانین شرعی، زندانی کتاب و محاورات علمی و گفتگوی سمینارها و کنفرانسها خواهد شد. در نتیجه شریعت، شریعت کامل نخواهد بود. این ضامن اجرا، چیزی جز تشکیل حکومت و به دست گرفتن حاکمیت نیست.

نتیجه این که: اصل ضرورت تشکیل حکومت برای نجات از هرج و مرج اجتماعی، جای هیچگونه بحث و اختلافی نیست، هر چند که در تعیین شکل حکومت یا تعیین حاکم بحث و گفتگوی فراوانی وجوددارد.

هر عقل سالمی این نکته را می فهمد که اگر تشکیل حکومت و اجرای قوانین، متولی خاص نداشته باشد و هر کسی که زودتر اقدام کرد و جلو افتاد متولی اجرا باشد نه تنها هرج و مرج از بین نمی رود، بلکه اوضاع، نسبت به زمان قبل از نزول احکام نیز وخیم تر خواهد شد'. از این رو راه حل صحیح آن است که آورندهٔ حکم، مجری و ناظر بر اجرا نیز باشد و قضا و حکم در صحت و سقم اجرا نیز بر عهدهٔ او باشد و دیگران هم تحت زعامت او عمل کنند.

این که گفته می شود: بدون تشکیل حکومت و به دست گرفتن نظام اداری جامعه، بسیاری از آیات قرآن کریم، نظیر آیات مربوط به حدود، دیات، قصاص، قضا، جهاد و قابل اجرا و عمل نیست و فقط ثواب تلاوت آن برای قاری می ماند و بس، سرّش همین است؛ چون این گونه آیات مانند سایر آیات قرآن کریم همیشه زنده است و اختصاص به عصر خاصی ندارد. از این رو تشکیل حکومت در هر عصری لازم است تا در پناه آن زمینهٔ ادامهٔ حیات و اجرای چنین آیاتی فراهم شود.

من المال أمرود وأراد منا درف المحري علي حياد الم

۱ ـ چون بعد از نزول احکام، عدهای از معتقدان به شریعت الهی برای حفظ احکام خدا قیام میکنند در حالی که اگر احکام الهی نازل نشده باشد چنین انگیزهای نخواهد داشت.

شرط اصلى سياستمدار

قرآن کریم مبین هر چیزی و هدایت گر به استوارترین راه سعادت است از سوی دیگر تبیین اصول سیاست و اجرای صحیح آن یکی از عمده ترین راههای هدایت بشری است. از این رو رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) که مبین قرآن و مجری احکام آن است، تحت تعلیم و تأدیب الهی و تأیید و تسدید فرشتگان قرار گرفت و آنگاه که مدال افتخار (إنّک لَعلَی خُلُق عظیم) را بر سینه او زد زمام امور جامعه به وی سپرد تا سیاستمدار و گردانندهٔ آن شود. در مقابل، امت مأمور شدند تا با اطاعت از دستورهای او به مقصد بر سند. امام صادق (علیه السلام) فرمود:

إنّ الله عز وجل أدّب نبيّه فأحسن أدبه، فلمّا أكمل له الأدب قال: (وإنّك لعلى خُلق عظيم) ثمّ فوض إليه أمر الدين والأمة ليسوس عباده، فقال عز وجل: (ما ءاتيكم الرسول فخذوه وما نهيكم عنه فانتهوا) وإنّ رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم كان مسدّداً موقّقاً مؤيّداً بروح القدس لايزلّ ولايخطىى في شيء ممّا يسوس به الخلق فتأدّب بآداب الله؛ خداى عز وجلّ پيغمبرش را ادب كرد و نيكو ادب كرد، وقتى كه تأديب او را به كمال رساند، فرمود: تو آراسته به اخلاق عظيم هستى، سپس امر دين و امت را

۱ ــ «نزلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّشيء»؛ ماقرآن را بر تو نازل كرديم كه بيانگر هر چيزى است (سورهٔ نحل، آيهٔ ۸۹). حداقل دلالت آيه، اين است كه «كل شيء» شامل همه نيازهاى هدايتي انسان مىشود.

۲ ـ «إنّ هذا القرءان يهدي للتي هي أقوم»؛ به راستي كه اين قرآن به استوارترين راه، هدايت ميكند (سورهٔ اسراء، آيهٔ ۹).

٣\_«أنولنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم»؛ ما ذكر (قرآن) را بر تو نازل كرديم تا براى مردم تبيين كنى آنچه را كه به سوى آنها نازل مىشود (سورهٔ نحل، آيهٔ ۴۴).

٤ \_ سوره قلم، آيه ٤.

به او واگذارد تا بندگان او را سیاست و رهبری کند و به امت نیز فرمود: آنچه را که رسول به شما داد بگیرید و آنچه که شما را از آن نهی کرد بر حذر باشید. آنگاه امام (علیهالسلام) فرمود: رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) به وسیلهٔ روح القدس استوار، موفق و مؤید شده بود. از این رو در سیاست و رهبری امت دچار لغزش و خطا نشد .

# سیاستمداران بندگان

جملهٔ «ساسة العباد» دربارهٔ ائمّه اطهار (عليهمالسلام) با دو مقدّمه قابل تحليل است:

۱ ــ امیرالمؤمنین (علیهالسلام) به منزلهٔ جان رسول الله (صلی الله علیه و آله و سلم) بوده است: (وأنفسنا وأنفسكم) . آنچه را كه رسول اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) القا میفرمود، آن حضرت بدون كم و كاست دریافت میكرد و در حقیقت او نیز تحت تعلیم الهی بود و سكهٔ پر افتخار «خلق عظیم» به نام او نیز زده شد.

۲ ـ به مقتضای نور واحد بودن ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) همهٔ آنها در شرایط عمومی امامت، همانند امیرالمؤمنین (علیهالسلام) برخوردار از ودایع رسالت هستند: «فما فوّض الله إلی رسوله صلّی الله علیه و آله و سلّم فقد فوّضه إلینا» آ. به بیان دیگر: آنها نیز به منزلهٔ جان رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) بوده، تحت تعلیم و تأدیب الهی و با تأیید و تسدید فرشتگان به مقام

۱ ـ بحار، ب۱۷، ص۴. ضمناً از این روایت معلوم می شود «خلق عظیم» تنها خوش اخلاقی در برخوردهای اجتماعی نیست. بلکه معنای اعم آن، یعنی برخورداری از ملکات علمی، آشنایی با اصول و آیین کشورداری و ... نیز مراد است و گرنه مناسب نبود بگوید: ابتدا او را به خلق عظیم رساند و با روح القدس تأیید و تسدید کرد، سپس امور مردم را به او واگذار نمود. این مطلب نیز معلوم می شود که «ما ءاتیکم الرسول...» (حشر، اطلاق دارد و شامل هر یك از احکام فردی، اجتماعی، سیاسی و ... می شود و اختصاص به مورد آیه (فیء) ندارد.

٢ ـ سورهُ آل عمران، آيهُ ٤١.

٣ ـ آنچه را كه خدا به رسولش عطا و تفويض كرده. به ما نيز داده است (كافى، ج١، ص٢۶٨، ح٩).

خلق عظیم رسیدهاند و آن مقام پر افتخار به آنان نیز عطا شده است. در نتیجه، آنها نیز سیاستمداران بندگان خدا گردیدهاند.

تذکّر: مقصود از تفویض در این گونه احادیث تفویض مصطلح «مقابل جبر» نیست؛ چون آن معنا از اساس، باطل و محال است و در هیچ موردی فرض صحیح نخواهد داشت.

اشارات

١ \_ هدف صالحان و طالحان از حكومت

در طول تاریخ، سران شرك و استكبار به قصد استعمار، استعباد، استعمار و استثمار مردم برای تصاحب حكومت و مناصب حكومتی تلاش می كردند. در مقابل، انبیا (علیهم السلام) در كنار دعوت به توحید و تبلیغ از احكام و معارف الهی به منظور نجات انسانها از قید بندگی غیر خدا، جهاد و پیكارمی كردند تا به حكومت دست یابند. حضرت علی (علیه السلام) می فرماید:

إن الله تبارك و تعالى بَعَث محمداً صلّى الله عليه و آله و سلّم بالحق ليُخرج عباده من عبادة عباده إلى عبادته ومن عهود عباده إلى عهوده ومن طاعة عباده إلى طاعته ؛ خدا پيامبر (صلى الله عليه و آله و سلم) را برانگيخت تا بندگانش را از پرستش بندگان به بندگى خدا و از تعهدات آنها به بندگان به تعهدات الهى و از طاعت آنها به طاعت خدا ببرد. چنان كه آيه معروف سوره حديد نيز تشكيل حكومت را جزو اهداف همه انبيا (عليهمالسلام) مىداند:



' \_ روضهٔ کافی، ص ۳۸۶.

(لقد أرسلنا بالبینات وأنزلنا معهم الكتاب والمیزان لیقوم الناس بالقسط) ؛ به راستی فرستادگاغان را با دلیلهای روشن فرستادیم و همراهشان كتاب و میزان، یعنی معیار سنجش حق و باطل نازل كردیم تا مردم به عدالت قیام كنند. تشكیل حكومت و اجرای قسط و عدل هدف متوسط انبیاست، هدف نهایی آنان نورانی كردن انسانهاست كه در آیه و سورهٔ حدید و آیات ۱ و ۵ سورهٔ ابراهیم و بسیاری از آیات دیگر قرآن كریم به آن اشاره شده است.

کلیم حق (علیهالسلام) در راستای تشکیل حکومت، ابتدا برای براندازی نظام سلطهٔ فرعونیان مبارزه میکرد. پس از آن برای تشکیل حکومت کریهٔ الهی براساس وحی آسمانی به مجاهده پرداخت. از این رو وقتی به دربار فرعونیان میرود اولین سخن او به سران ستم کاخ بیدادگری این است:

(أن أدّوا إلى عبادالله إنّى لكم رسولٌ أمينٌ) ؟ بندگان خدا را به من واگذاريد كه من فرستادهاي امين هستم.

به صورت صغرا و کبرای منطقی استدلال کرد و فرمود: جامعهٔ انسانی امانت خداست، امانت را باید به امین سپرد و من امین خدا هستم، پس امانت الهی را به من بسپارید.

١ \_ سورهٔ حديد، آيه ٢٥.

۲ ــ «رسالت» و «نبوت» همانند امامت، «عهد الهی» است که نه با نبوغ و استعداد به دست میآید و نه با تلاش و مجاهده، همان طور که با انتخابات و امثال آن قابل عزل و نصب نیست. چنان که به حضرت ابراهیم (علیهالسلام) فرمود: «إنی جاعلك للناس إماماً» (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۲۴)؛ من تو را امام مردم قرار دادم و در جواب مشركان حجاز نیز، که ایمان آوردن را مشروط به نزول وحی بر خودشان کرده بودند فرمود: «الله أعلم حیث یجعل رسالته» (سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۲۴)؛ خدا بهتر میداند که رسالتش را کجا قرار دهد.

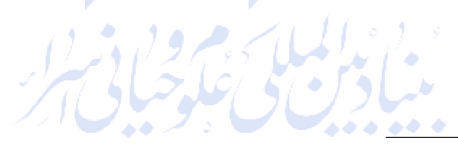
٣ \_ سوره دخان، آيه ١٨.

منطق حضرت موسی (علیه السلام) این نبود که چرا معادن مردم محروم و مستضعف بنی اسرائیل را در اختیارشان قرار غیدهید؟ بلکه در همان ابتدا از سپردن امانت الهی به دست امین او سخن گفت، تا بندگان خدا را از قید عبودیت و بندگی غیر خدا برهاند. آنگاه همین امانتهای تأدیه شده و آزاد گشته از طاغوت، به پیروی و تبعیت از امین خدا در مقابل بی دادگری ها مقاومت کردند که سرانجام فراعنه مبتلا به قهر دریا و طعمهٔ قعر آن گردیدند و بدین صورت با برچیده شدن بساط ظلم و نظام سلطه و واژگون گشتن کاخ استبداد، همهٔ منابع دریایی و صحرایی در اختیار مردم رنج دیدهٔ بنی اسرائیل قرار گرفت: (وأورثنا القوم الذین کانوا یُستضعفون مشارق الارض ومغاربها)'.

بنابراین، نقش اصیل سیاستمداران الهی هدایت و نورانی کردن جامعه است، اما قیام به قسط، حفظ آب، خاك، معدن و امثال آن، فرع هدایت انسانی است. اگر انسان در جان خود احساس استقلال از بیگانه کرد و با سر ساییدن به درگاه یگانه هویت خویش را یافت، از همه چیز خود دفاع میکند و برای اقامهٔ قسط به مجاهده برمی خیزد.

# ٢ \_ اصول سياست اسلام

قبلاً اشاره شد که تشکّل اجتماعی و برپا کردن حکومت، لازمهٔ حیات اجتماعی انسان است. اصل تشکیل حکومت و موفقیت در آن به اموری بستگی دارد که تدبیر و مدیریت صحیح و آشنایی بنیانگذار آن با رجال سیاسی داخل و خارج و اصول سیاست و قدرت تدبیرشان بر ادارهٔ مجموعهٔ تحت فرمان، یکی از اصلی ترین



۱ ــ قومی راکه به استضعاف کشیده شده بودند. وارث مشرقها و مغربهای زمین گردانیدیم (سورهٔ اعراف. آیهٔ ۱۳۷).

آنهاست تا حدی که می توان گفت: هرج و مرج حاصل از بی تدبیری رهبر سیاسی، کمتر از هرج و مرج حاصل از نبود اصل حکومت نیست.

اصول سیاستِ هر بینشی بر اساس تفکر آن بینش استوار است. بینش توحیدی اصول سیاست خود را بر پایهٔ توحید در همهٔ مراتب آن و پذیرش وحی و نبوّت و معاد استوار میکند. از این رو به محورهایی، مانند تهذیب نفس، تصحیح روابط فردی و اجتماعی، قیام به قسط و عدل، ترجیح غیر بر خویشتن، محوریت تقوا در تکریم انسان (نه رنگ، قوم، نژاد، مال و ...)، ظالم و منظلم نبودن، احسان به همهٔ فراد جامعه (منهای فتنه جویان و فسادانگیزان)، اتحاد، برادری، منع از تفرق و ... میاندیشد. در مقابل، بینش مادی و غیر توحیدی شالودهٔ سیاستش را براساس منافع مادی و سود بیشتر بنیان می نهد. به بیان دیگر: بینش اول، براساس (قد أفلح الیوم مَن استعلی) به میدان می آید.

بدین ترتیب زیربنای سیاست اسلامی را تفکّر در این نکته که جهان چگونه پدید آمد و انسان از کجا آمده، در کجاست و به کجا میرود و خلاصه تفکر در حقیقت توحید تشکیل میدهد. چنین سیاستی هرگز نمیگوید انسان را هرگونه که ممکن بود یا هرگونه که دلش خواست باید اداره کرد. روی این اصل، دمکراسی را در محدودهٔ شرع و چهارچوب حاکمیت «الله» می پذیرد، نه مطلق و نامحدود؛ زیرا مردم امانت الهی هستند و حاکم اسلامی امینی الهی است که باید بعد از تعلیم کتاب و حکمت به آنها، مصالح و مفاسدشان را به آنها بشناساند و فقر فکری و مالی را در همین راستا از آنها بزداید و از حدود و ثغورشان دفاع کند.

من المائي عمود المائي المائي المائي عمود المائي المائي عمود المائي المائي المائي المائي المائي المائي المائي ا

۱ \_ قطعاً باکان رستگارند (سورهٔ اعلی، آیهٔ ۱۴).

٢ ــ [اطرافيان فرعون گفتند:] امروز كسى رستگار است كه برترى پيدا كند (سورهٔ طه، آيهٔ ٤٤).

دلیلش این است که به تعبیر هشام بن حکم امام به منزلهٔ قلب امت است که مصالح و مفاسد هر عضوی را هم به صورت جداگانه و هم به صورت جمعی می شناسد و به آنها می شناساند.

آشنا بودن امین به امانت تحت اختیار، رابطهٔ مستقیم با موفقیت او در حفظ امانت و نگدداری آن دارد. امین جامعه، یعنی حاکم باید امانت تحت اختیار خود، که انسان است را بشناسد تا بتواند در جهت مصالح او اقدام کند. بنابراین، شناخت سیاست اسلامی و آشنایی با اصول آن ارتباط مستقیم با شناخت اسلام، انسان، مبدأ و منتهای او دارد و هر چه شناخت در آن قسمت نیز بیشتر خواهد بود<sup>۲</sup>.

#### ۳ \_ تجلی توحید در سیاست

ائمه (علیهمالسلام) سیاستمدارانی هستند که سیاست آنان نیز مانند سایر کارهایشان بر محور توحید است. لذا برخی از حرکتهای سیاسی و اجتماعی نه با معیارهای سیاستمداران دَغَل آن روز سازگاری داشت و نه با معیارهای سیاستبازان امروز.

سالار شهیدان، حضرت اباعبدالله الحسین (علیهالسلام) در ابتدای ورود به کربلا پیشنهاد اصحابش مبنی بر جنگیدن با حرّ را نپذیرفت و فرمود:

من [در این پیکار] هرگز آغازگر جنگ نخواهم بود [و قبل از آنان دست به قبضهٔ شمشیر و چلّهٔ کمان نخواهم بُرد]؛ «صدقت یا زهیر و لکن ما کنت لأبدأهم بالقتال حتّی یبدأونی» ".

١ ـ در مناظرهٔ با عمرو بن عبيد در مسجد بصره (رك: اصول كافي، ج١، ص١٤٩، باب الإضطرار إلى الحجة، ح٣).

٢ ـ تفصيل اين بحث را در رسالهٔ «العناصر الرئيسية في السياسة» مطالعه فرماييد.

٣ \_ مقتل الحسين للخوارزمي، ج١، ص٢٣٤.

با این که اگر آنان جنگ را آغاز میکردند بر حسب ظاهر، احتمال پیروزیشان زیاد بود. براساس همین بینش است که سیاست، حکمرانی، جنگ، دفاع، صلح و ... باید در خدمت هدایت و راهنمایی انسانها قرار گیرد، نه این که وسیلهای برای رسیدن به قدرت، تکیه زدن بر سریر حکومت و زعامت یا دستیابی به بیتالمال و حیف و میل کردن آن باشد. نمونهٔ این سیاست را در موارد زیادی از واقعهٔ کربلا و هم چنین در زندگی سایر ائمه (علیهمالسلام) خصوصاً در زندگی امیرالمؤمنین (علیهالسلام) و حکومت پنجسالهٔ آن حضرت به وفور می توان مشاهده کرد. چنان که نظام الهی ایران اسلامی بعد از پیروزی بر نظام سلطهٔ طاغوت و استقرار نظام عدل به ویژه در دوران هشت سالهٔ دفاع مقدس این گونه عمل کرده است.

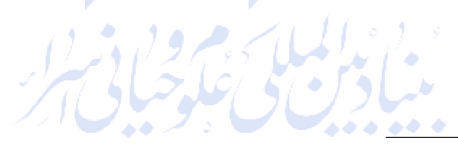
حکم ارتداد سلمان رشدی مرتد و فتوا به وجوب قتل او که عکس العمل شدید کشورهای غربی را به دنبال داشت نمونهٔ کوچکی است که آن پیر بُرنادل، یعنی امام رضوان مقام (قدسسره) بدان اقدام کرد.

اميرالمؤمنين (عليهالسلام) در نامهاي خطاب به معاويه فرمود:

شما كجا و سياست و تدبير امور رعيت كجا؟ شما كجا و ولايت پيداكردن بر سرنوشت امت كجا؟؛ «متى كنتم يا معاوية ساسة الرعية وولاة أمرالاً مّته» أ؟

معلوم می شود آنچه که امویان داشتند سفاهت و دغلکاری بود، نه سیاست و رهبری؛ چون آن را در مسیر هدایت، اصلاح و ارشاد جامعهٔ انسانی به کار نمی گرفتند.

سیاست و تدبیر امور امت شرایطی دارد که سیاستمدار، بدون برخورداری از آن شرایط نمی تواند نقش صحیح الهی خود را ایفا کند، در نتیجه به خشم و قهر الهی



١ \_ نبح البلاغه، نامهُ ١٠.

گرفتار می شود. یکی از آن شرایط، برخورداری از صبر، تحمل و شرح صدر است: «آلة الرئاسة سعة الصدر» .

کلیم حق تعالی، حضرت موسی (علیهالسلام) هنگامی که مأموریت ابلاغ پیام الهی به فرعونیان را پیدا کرد در ضمن خواسته های خود از خدا شرح صدر طلبید: (ربّ اشرح لی صدری) ۲. سرّ این تقاضا آن است که حتی اگر پیغمبری از پیامبران الهی در امر تبلیغ و هدایت مردم کم صبری کند مورد عتاب خداوند قرار می گیرد، مثلاً وقتی که حضرت یونس (علیهالسلام) بعد از سی سال تبلیغ تنها دو نفر به او ایمان آوردند، امتش را نفرین کرد. لیکن خدای متعال به او فرمود: امت خود [را زود نفرین کردی؛ «ولم تسسهم بسیاسة المرسلین» ۲. با آن که در موارد بسیاری سیرهٔ انبیای سلف را برای رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نقل کرد و به او دستور پیروی از آنها را داد، اما از پیروی سیرهٔ یونس (علیهالسلام) نهی کرد و فرمود:

[ای رسول ما! برای پیاده شدن احکام پروردگارت] صبر و شکیبایی پیشه کن و همانند همدم و معاشر ماهی (یونس (علیهالسلام)) نباش...؛ (فاصبر لحکم ربّک ولا تکن کصاحب الحوت) ً.

بنابر این، محور اساسی سیاست انبیا و پیام آوران الهی و سالکان خط توحید، هدایت مردم به معالی توحید و قسط و عدل است.

١ \_ نهج البلاغه، حكمت ١٧٤.

٢ \_ سوره طه، آيه ٢٥.

۳ \_ بحار، ج۱۴، ص۳۹۳. البته آن پیامبر خدا برای خدا بر آنها غضب و نفرین کرد چنان که در ذیل روایت آمده است که گفت: «یا ربّ إنما غضبتُ علیهم فیك و إنما دعوتُ علیهم حین عَصوّك ولی می توانست صبر بیشتری پیشه کند. از این رو خدای سبحان به او فرمود: بندهٔ من، نوح صبرش از تو بیشتر بود؛ «وعبدی نوح کان أصبر منك علی قومه».

۴ \_ سورهٔ قلم، آیهٔ ۴۸.

# ۴ \_ آتشبس يكطرفه

شعار شوم «جدایی دین از سیاست» ساخته نیرنگ سیاسیون سیاسیکار دغل باز و پرداخته جمود و جهل تسبیح به دستان عافیت طلب و روشنفکر نمایان غافل، وابسته یا غیروابسته، است وگر نه هیچ سیاستمدار حکیمی، سیاست را از دین جدا نمی داند، بلکه آن دو را کاملاً به هم پیوسته و مرتبط می شمرد. سیاسیون هوامدار و هوس پرست در راستای اِعمال سلطه سیاسی و حاکمیت فکری و فرهنگی خود برای مقابله با ادیان حقیقی که نسبت به سلطه گران حالت پرخاشگری و تهاجم دارند اقدام به دینسازی، مذهب تراشی و انحراف ادیان راستین الهی با نام قرائت جدید و امثال آن میکنند و در این راه همت می گمارند و از آن به عنوان زمینهساز حضور فکری و سیاسی سلطه گرانه خود استفاده میکنند. اسلام آمریکایی و مسیحیت آمریکایی ایونه نخوی ادیان، بهائیت در عالم شیعه و وهابیت در دنیای تستن، نمونههای مذهب تراشی است. از یك سو غذاره بندان سیاسیکار خنجر را از روبسته و مسلّح به انواع سلاحهای سیاسی، فکری، فرهنگی، نظامی، اقتصادی و ... در پناه آتش تهیه فراهم آمده از مساعدت، همکاری و هم فکری عافیت طلبان و روشنفکر نمایان داخلی و با استفاده از غفلت و خواب آلودگی ملتها حمله گسترده، فراگیر و همه جانبه خود را برای درهم ریختن بنیادهای دینی و اعتقادی جبهه متدیّنان و دین باوران آغاز کرده، به اِفساد و اِهلاك حرث و نسل پرداخته اند. از دیگر سو عده ای با اعلام آتش بس

دنیای غرب را از فتنه و فساد مسیحیت محرّف و منحرف آمریکایی نجات بخشد و مسیحیت ناب عیسوی را به جهانیان بشناساند.

یک طرفه سلاح بر زمین نهاده، دستها را بالا گرفتند و عملاً تسلیم بیگانه شدهاند. از سوی سوم گروهی با تهاجم فرهنگی قدح منحرفانهٔ زیرکان و عدّهای با دلبستگی به مدح منهرفانهٔ [مبالغه آمیز و ناآگاهانه] غافلان، صحنهٔ فرهنگ ناب را رها کرده و میدان سباق و محاوره و مناظرهٔ علمی را ترك گفتند.

اینها نه تنها سلاح هجوم به بیگانه را به دست نگرفتهاند، بلکه سلاح دفاع از خود را نیز زمین نهادند. در مقابل، قلم غفلت یا تسبیح تحجّر به دست گرفته، لباس رزم را درآورده، لباس عافیت کاذب که در واقع ثوب مذلّت است به تن کردهاند، آیهٔ (وأعدّوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخیل ترهبون به عدو ّالله و عدو ّکم) و امثال آن را فراموش کرده، به اذکار و اوراد شخصی، که هیچ کس ترس و واهمهای از آن ندارد، روی آوردهاند و برخی نیز با بیان و بنانشان شعارهای انجرافی و بیگانه از فرهنگ اسلام را تکرار میکنند و خلاصه به جای حل مسئله، صورت مسأله را پاك کردهاند.

هر دو گروه باید جواب بدهند، عهدنامهٔ مالك اشتر نخعی که حقاً اصول سیاسی اسلام ناب محمدی (صلی الله علیه و آله و سلم) و علوی (علیهالسلام) است با نغمهٔ ناموزون جدایی دین از سیاست چگونه قابل جمع است؟

چطور می توان اقدام رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) برای تشکیل حکومت اسلامی در اولین فرصت ممکن پس از هجرت و تلاش امیرالمؤمنین (علیهالسلام) برای تصدی امر خلافت پس از رحلت آن حضرت را دید و تصویر صحیحی از اسلام منهای سیاست ارائه داد؟

<u>مرانبالمبلائم مودا دنبال</u>

۱ ــ «فمن ترکه (الجهاد) رغبةً عنه ألبسه الله ثوب الذلّ» (نهج البلاغه. خطبهٔ ۲۷)؛ کسی که آن را از روی بی میلی ترك کند. خداوند لباس ذلت بر او می پوشاند. ۲ ــ هر چه در توان دارید برای مقابله و مبارزه با دشمنانتان آماده سازید و نیز اسبهای ورزیده و هر گونه سلاحی که بتوانید به وسیلهٔ آن دشمنان خدا و دشمنان خودتان را بترسانید (سورهٔ انفال، آیهٔ ۶۰). طبعاً آشنایی با سیاست و اصول آن یکی از آن وسایل است. ۳ ــ نهج البلاغه، نامهٔ ۵۳.

چطور می توان موضع گیری های امیرالمؤمنین و امام مجتبی (علیهماالسلام) در مقابل معاویهٔ ملعون و موضع گیری حسین بن علی (علیهمالسلام) در مقابل معاویه و فرزند سگبازش یزید و نیز موضع گیری سایر ائمه (علیهمالسلام) در مقابل سلاطین و حکّام جور را شاهد بود و شعار جدایی دین از سیاست را همراه با شعار پیروی از آن ذوات مقدس سرداد؟

چگونه می توان کلام امام رضا (علیه السلام) را در مسجد جامع مرو، با جدایی دین از سیاست جمع کرد؟ آن حضرت، در حضور جمعیتی انبوه، صفت «علم و آشنایی با سیاست» را از شرایط امام و امامت دانسته و فرمود: امام باید «عالمٌ بالسیاسة، مفروض الطاعة قائمٌ بأمر الله عزوجلّ، ناصح ً لعبادالله، حافظ ً لدین الله» باشد ً.

در حالی که سیاستمداران برای نابودی دین خدا، انحراف آن و خام کردن بندگان خدا هر روز و هر لحظه نقشهای جدید میکشند و طرحی نو در میاندازند؛ آیا میتوان بدون دخالت در سیاست و بدون آشنایی با اصول سیاست و حتی سیاسیون "، قائم به امر خدا، خیرخواه بندگان او و حافظ دینش بود؟

از این رو مطالعهٔ واقع بینانه، عمیق و گسترده در معارف اسلام ما را به این واقعیت روشن و بی غبار می رساند که «دیانت ما عین سیاست ماست و سیاست ما عین دیانت ما». همان شعاری که «شهید» راه اسلام خواهی و «مدرّس» حریّت و آزادی، آن را نصب العین خود قرار داده، پیوسته تکرارش می کرد.

۱ ــ بررسی دقیق و واقعگرایانه و ملاحظهٔ شرایط زمانی و مکانی نشان میدهد که موضعگیری هر امامی در عصر خودش معقولترین و پسندیدهترین روش ِ ممکن بوده و هر حرکت و موضعگیری دیگری غیر از آن ممکن بود ضربهٔ جبران ناپذیری به اسلام و تشیع وارد کند. کلام امیرالمؤمنین (علیهالسلام) به فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) که اگر میخواهی صدای اذان باقی بماند باید صبر کنیم (شرح نهج البلاغه، ج۲۰، ص۴۷۵، شمارهٔ ۷۳۵) نمونهٔ کوچکی از آنهاست. ۲ ــ اصول کافی، ج۱، ص۲۰۲.

۳ \_ این تعبیر از امام راحل (قدسسره) است که در تعریف اجتهاد و مجتهد به کار بردهاند (صحیفهٔ نور، ج۲۱، ص۹۸، تاریخ پیام: ۴۷/۱۲/۳).

و أركان البلاد ؛ و اركان و پايه هاى سرزمين ها.

أركان جمع ركن از مصدر «ركون» و ركون به معناى ميل همراه با سكون است<sup>۱</sup>. رگن بر وزن فُعل، اسم است براى چيزى كه مايهٔ سكون و آرامش باشد<sup>۲</sup>.

البلاد جمع بلدة است، مانند کِلاب و کَلْبَة. بلد به قطعهٔ محدودی از زمین گفته می شود، خواه آباد باشد یا موات آ. از این جهت قرآن کریم به سرزمین مردهای که گیاه و علفی ندارد، بلد اطلاق کرده است: (إلی بلد میّت) آ. بدین ترتیب ترکیب ارکان البلاد به معنای پایه های زمین است که مایهٔ آرامش و استقرار آن می شود.

از آنجا که «البلاد» جمع محلّی به الف و لام است و اشاره به سرزمین خاصی ندارد، دلالت بر عموم میکند و شامل همهٔ قسمتهای زمین میشود.

پایههای آرامش زمین

هر مرکّبی دارای اجزایی است. برخی از این اجزا نسبت به اجزای دیگر حالت محوری دارد که در حقیقت تکیهگاه بقیهٔ اجزاست، به گونهای که اگر این اجزای

١ ـ هو الميل مع السكون إليه (التحقيق، ج ۴، ص٢٢٣، «ركن»).

٢ ـ اسمُ مما يُركَن إليه (همان).

٣ ـ قطعةٌ محدودةٌ من الأرض مطلقاً عامرة أو غيرها (التحقيق، ج١، ص٣١١«بلد»).

۴ ـ سورهٔ فاطر، آيهٔ ۹. وفی التنزيل «إلى بلدٍ ميت» أي إلى أرض ليس بها نباتٌ ولا مرعى (المصباح المنير، ص۶۰ «بلد»).

محوری وجود داشته باشد، بقیهٔ اجزا می توانند وجود داشته باشند و اگر این اجزای محوری موجود نباشند، وجود و عدم بقیهٔ اجزا تفاوتی ندارد. رکن هر چیزی مناسب حال اوست. مثلاً در میان اعضا و جوارح انسان که مرکب حقیقی است، سر، گردن، قلب و ... دارای چنین نقش محوری هستند که اگر وجود نداشته باشند، انسان حیات خود را از دست می دهد بر خلاف دست، پا، گوش، چشم، زبان، بینی و امثال آن، که ادامهٔ حیات بدون این اعضا نیز ممکن است.

اجزای نماز نیز که مرکب اعتباری است، به دو دستهٔ رکن و غیر رکن تقسیم می شود. در فقه گفته اند: کم و زیاد کردن رکن، مانند نیت، تکبیرة الاحرام و ... نماز را باطل می کند، خواه عمدی باشد یا سهوی، در حالی که کم و زیاد کردن غیر رکن تنها در صورتی که عمدی باشد نماز را باطل می کند. هم چنین در مناسك حج که مانند نماز دارای ترکیب اعتباری است برخی از اعمال، مانند وقوف به عرفات و مشعر جزو اركان حج شمرده می شود و برخی از مناسك جزو اركان نیست. با توجّه به آنچه گذشت و با دقت در این جملهٔ زیارت معلوم می شود که مردم به لحاظ تأثیر وجودی خود در زمین به دو

۱ ـ برخی جزو ارکان زمین هستند که نقش محوری برای آن دارند و مایهٔ آرامش، سکون و استقرار آن هستند که البتّه عدهٔ اینگونه افراد بسیار اندك است.

۲ ـ بعضی چنین نقش محوری ندارند و وجود و عدمشان یكسان است.

تعبیر مزبور در برخی روایات این گونه تعلیل شده است: «جعلهم الله أركان الأرض أن تمید بأهلها»، یعنی خدا ائمه (علیهمالسلام) را اركان زمین قرارداد تا اهلش را به این طرف و آن طرف نلغزاند؛ زیرا این لغزش و تحرك موجب می شود كه زمین اهلش را فروببرد. بنابر این، امام معصوم (علیهالسلام) مایهٔ آرامش زمین است بدین معنا كه اگر او



دسته قابل تقسیم هستند:

نباشد، زمین اهلش را میبلعد. شاید یکی از معانی توقیع شریف حضرت ولی عصر (عجالله تعالی فرجه) که می فرماید: من، برای اهل زمین [مایهی] امان و آرامش هستم، چنان که ستاره ها امان برای آسمانیان است؛ «إتّی لأمانٌ لأهل الأرض کما أنّ النّجوم أمانٌ لأهل السماء» \

همين باشد.

توجیه دومی که برای این جملهٔ زیارت می توان ذکر کرد، این است: او لاً، آنچه زمینیان از آن بهره مند می شوند و به کمك آن به حیات مادی و معنوی خود استمرار می بخشند، از خزانهٔ غیب نازل می شود. به گونه ای که بدون این فیوضات غیبی، زمین رو به انهدام خواهد گذاشت، چنان که نظام هستی نیز بدون این فیوضات منهدم خواهد شد. ثانیا، ائمهٔ اطهار (علیه مالسلام) رابط بین زمین مادی و آسمان معنا هستند و به برکت آنها زمین و نظام هستی از فیوضات غیبی برخوردار است. در حقیقت بقای ظاهری و معنوی نظام هستی از جمله زمین از برکت وجود امام معصوم (علیه السلام) است. بنابر این، آنان ارکانی هستند که زمین به بین وجود و برکت آنها قابل سکونت و بهره برداری برای ساکنان آن است.

این مقام، از شؤون ولایت کلیهٔ الهیهٔ آنان است و حضور و غیبت امام (علیهالسلام) در این جهت تفاوتی ندارد؛ زیرا از سنخ تکوین و حقیقت است نه تشریع و اعتبار. لذا نه در غدیر و مانند آن نصب می شود و نه در سقیفه و نظیر آن غصب می گردد.

تذكّر: برخی از موجودات، موجب نزول تفضلات و نعمتهای الهی بوده، مایهٔ دفع بلاها میگردند. در روایات آمده است:

۱ ـ بحار، ج۵۳، ص۱۸۱. این تعبیر راجع به همهٔ امامان (علیهمالسلام) وارد شده است: «و نحن أمان أهل الأرض كما أنّ النجوم أمانٌ لأهل السماء» (بحار، ج۲۳. ص۶).

۲ ـ آنچه در صحرای غدیر اتفاق افتاد، اعلام و ابلاغ نصب الهی به وسیلهٔ پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بود.

اگر بهایم و چهارپایان چرنده، اطفال شیرخوار و پیران قد خمیده نمیبودند، بی درنگ باران عذاب الهی بر شما می بارید و با ضربات سنگین و سهمگین خود، شما را می کوبید و خُرد می کرد؛ «... فلولا بهائم رتّع وصبیة رضّع وشیوخ رکّع لصبّ علیکم العذاب صبّاً تُرضّون به رضّاً» .

مرحوم علامهٔ مجلسي ذيل اين حديث مي گويد:

عجز و ذلّت انسان براثر بدرفتاری بدانجا میرسد که پروردگار کریم به برکت چهارپایان و اطفال، آنها را مشمول رحمت فراگیر خود قرار میدهد<sup>۲</sup>.

به بیان دیگر: انسانهای تبه کار از برکت وجود چهارپایان، اطفال و پیران روزی میخورند، لیکن آنچه در این گونه موارد وجود دارد ترحّم محض یا احترام است، در حالی که ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) به لحاظ خلافت الهی رابط زمین و آسمان و واسطهٔ در نزول و ریزش رحمت خدا هستند.

قابل توجه این که: اگر مقصود از شیخ راکع، خصوص سالمند مُنْحنی و خمیده هر چند گنه کار بوده باشد، سهم او در دفع عذاب، فقط از جهت ترحم است و اگر منظور از آن، خصوص سالمندی باشد که عمر خود را در طاعت خدا سپری کرده و از وی به عنوان «ذا شیبة فی الاسلام» یاد می شود، تأثیر او در رفع عذاب از سنخ احترام است نه ترحم؛ اما اگر مطلوب جامع بین دو صنف یاد شده باشد سهم هر

۱ \_ بحار، ج ۷۰، ص ۳۴۴ به نقل از اصول کافی، ج۲، ص۲۷۶.

٢ \_ كافي، همان؛ مرآة العقول، ج ٩، ص ٤٣٠.

٣ ـ قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «من إجلال الله إجلال ذي الشيبة المسلم» (اصول كافي، ج٢، ص١٤٥ و٤٥٨)؛ از اجلال خداى عزوجل تجليل از پيرمرد مسلمان است [كه ريش خود را در اسلام سفيد كرده است]. کدام بعد از انحلال، مشخص خواهد بود که یکی از باب ترحم و دیگری از باب احترام است.

#### علما، اركان زمين

علما وارث انبیا هستند و علوم و احادیث انبیا (علیهمالسلام) را به ارث می برند: «إن العلماء ورثة الأنبیاء» و نقش انبیای الهی را در مقیاسی کوچك تر ایفا می كنند: «العلماء منار» لا از این جهت آنان نیز اركان زمین هستند که زمین را از لغزشهای ویرانگر حفظ می كنند، لیكن امامان معصوم (علیهمالسلام) در سطحی وسیع تر و گسترده تر ركن و امان هستند. برخی روایات، كاستن اطراف زمین در آیه شریفهٔ (أولم بروا أنّا نأتی الأرض ننقصها من أطرافها) را بر مرگ علما و از دست دادن آنها تطبیق کرده است: «و هو ذهاب العلماء» شقد العلماء ...

تذكّر: اگر عنوان «اطراف» بر عالمان ديني تطبيق شد (نه تفسير) در چنين فضاي تطبيقي «اطراف»، مناسب طريف و طارف و طُرفه خواهد بود نه طَرَف اقليمي يا طَرْف جغرافيايي.

\* \* \*

اصدل کافی ہے کی ص ۳۲۔

۱ \_ همان، ص۳۳.

٣ ـ آيا نمي بينند كه ما پيوسته به سراغ زمين مي آييم و از اطراف آن مي كاهيم؟ (سورهُ رعد، آيهُ ٢١).

۴ ـ نور الثقلين، ج٢، ص٥٢٠.

۵ \_ همان.

و أبواب الإيمان: و دروازههاي ايمان.

أبواب جمع باب است. اصل باب بَوَب بر وزن فَعَل بوده، که بعد از اعلال بدین صورت درآمده است'. باب به محل ورود و خروج یك محدوده گفته می شود که در زبان فارسی از آن به «دروازه» و «در» تعبیر می شود. وضع اولی باب مربوط به امور مادی و محسوسات است، مانند باب المدینة، باب الدار و باب البیت: (وألفیا سیّدها لدا الباب) ، (لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من أبواب متفرقة) ، لیکن گاهی امور معنوی و غیر محسوس را همانند امور مادی دارای چهار دیواری فرض می کنند و برای آن نیز راه ورود و خروج قرار می دهند. در حدیثی از پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آمده است: «أنا مدینة العلم وعلی با به است و مادی مادی

١ ـ في تقدير فَعَل بفتحتين ولهذا قلبت الواو ألفاً ويجمع على أبواب مثل سَبَب وأسباب (المصباح المنير، «باب»، ص٤٥).

۲ ــ [يوسف(عليهالسلام) و زليخا] در حال گريز و تعقيب، شوهر آن زن را بر در منزل يافتند (سورهٔ يوسف، آيهٔ ۲۵).

۳ ـ يعقوب (عليهالسلام) به فرزندان خود گفت: از يك در وارد شهر نشويد، بلكه از درهاى متعدّد وارد شويد (سورهٔ يوسف، آيهٔ ۶۷).

۴ ـ من شهر علم هستم و على دروازهٔ آن است (بحار، ج١٠، ص١٢٠).

۵ ـ ای مردم! من شهر حکمت هستم و علی بن ابی طالب دروازهٔ آن است (بحار، ج۳۷، ص۱۰۹).

معهود و شناخته شده است برای علم وجود ندارد. این نامگذاری از آن جهت است که چیزی وسیله و راه رسیدن به چیز دیگر میشود'.

ایمان مصدر باب افعال از ریشهٔ «امن» است. امن به معنای طمأنینهٔ نفسانی و زوال ترس می آید . یکی از معانی باب افعال، تعدیه است و اطلاق ایمان بر عقاید از آن جهت است که مؤمن، اعتقادات خود را از آفات آن، یعنی ریب، اضطراب و شك می رهاند و ایمن می سازد. چنان که ایمان نیز شخص مؤمن را در دِژ مستحکم قرار می دهد تا از گزند گناه در دنیا و از آسیب دوزخ در آخرت در امان باشد.

# معنای ابواب ایمان بودن ائمّه (علیهمالسلام)

حقیقت ایمان تسلیم است. انسان مؤمن، از خود عزم مستقل و تصمیم جداگانه و خودسرانهای ندارد، بلکه تسلیم اراده و تصمیم خداوند عالَم است تا ذات اقدس الهی، تکلیف او را به وسیله پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) روشن کند: (وما کان لمؤمن و لا مؤمنة إذا قضی الله ورسوله أمراً أن یکون لهم الخیرة من أمرهم ومن یعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً میبناً).

مؤمن واقعی، نه تنها تسلیم محض در مقابل فرمان خدا و دستور رسول اوست و کلمهای را از روی اعتراض بر زبان جاری نمیکند، بلکه پس از داوری و قضاوت

0 9 9

۱ ــ الباب يقال لمدخل الشيء وأصل ذلك مداخل الأمكنة كباب المدينة و الدّار والبيت... ومنه يقال فى العلم: باب كذا وهذا العلم باب إلى علم كذا أي: به يُتوصل إليه وقال صلّى الله عليه و آله و سلّم: «أنا مدينة العلم وعلى ً بابها» أي: به يُتوصّل (مفردات، «بوب»).

٢ \_ طمأنينة النفس وزوال الخوف (مفردات، «أمن»).

۳ ـ هیچ مرد و زن مؤمنی حق ندارد که در برابر فرمان خدا و پیامبرش برای خود اختیاری قائل باشد. هرکسی که نافرمانی خدا و رسولش کند [و برای خود اختیاری قائل باشد] بی تردید در گمراهی آشکاری گرفتار شده است (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۳۶).

پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) هیچگونه گرفتگی و ناراحتی در اندرون خود نیز احساس نمیکند و از صمیم قلب به قضاوت او رضایت میدهد: (فلا وربّک لا یؤمنون حتّی یحکّموک فیما شَجَرَ بینهم ثمّ لا یَجدوا فی أنفسهم حَرَجاً ممّا قضیْت ویُسلّموا تسلیماً)'.

از این رو فرمود: پیامبر، نسبت به مؤمنان از خودشان سزاوارتر، برتر و صاحب اختیارتر است؛ (النّبیّ أولی بالمؤمنین من أنفسهم).

از امام باقر (عليهالسلام) نقل شده است:

پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در بعضی از سفرهای خود به گروهی برخورد کرده پرسید: شما چه کسانی هستید؟ گفتند: ما مؤمن هستیم، فرمود: حقیقت ایمان شما چیست؟ گفتند: راضی به قضای الهی هستیم، کارهایمان را به خدا واگذار کرده، تسلیم امر او هستیم. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: اینها گروهی عالم و حکیم هستند که گویا از کثرت حکمت به درجهٔ انبیا نزدیك شدهاند. آنگاه خطاب به آنان فرمود: اگر صادق هستید، بنایی نسازید که در آن سکونت نمی کنید و مالی جمع نکنید که خودتان آن را به مصرف نمی رسانید و پروا داشته باشید از خدایی که به سوی او باز می گردید؛ بینا رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم فی بعض أسفاره إذ لقیه رکْبٌ. فقالوا: السّلام علیك یا رسول الله! فقال صلّی الله علیه و آله و سلّم: فما حقیقة إیمانکم؟ قالوا: الرّضا بقضاء الله والتفویض إلی الله والتسلیم لأمر الله. فقال رسول الله صلّی الله علیه و آله

من المائي عمود المائي منيا دران الحي عاد حيا بي الراز

١ \_ سورهٔ نساء، آيهٔ ٥٥.

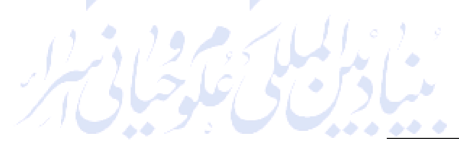
٢ \_ سوره احزاب، آيه ع.

و سلّم: علماء حكماء كادوا أن يكونوا من الحكمة أنبياء. فإن كنتم صادقين فلا تبنوا ما لا تسكنون ولا تجمعوا ما لا تأكلون واتّقوا الله الّذي إليه ترجعون \.

بنابر این، ایمان نورانیتی است که اگر در اندرون آدمی مستقر گردد، او را به تسلیم محض در برابر خدا و وحی وادار می کند و آثار این تسلیم قبل از هر چیز در اندیشه و فکر آدمی ظاهر می شود و سپس بر تمایلات وی اثر می گذارد و ثمرهٔ آن بر تك تك اعضا و جوارح انسان ظاهر می گردد. درجهٔ تسلیم انسان هر چه بیشتر باشد، ایمان او بیشتر است، همانند خونی که از قلب حرکت کرده، از طریق رگهای مختلف، خود را به یکایك سلولهای بدن می رساند و آنها را تغذیه می کند. آثار این تغذیه همان حیات و نشاطی است که در اعضا، جوارح و سلولها مشاهده می شود. چنان که می توان ایمان را به چراغ روشنی تشبیه کرد که در محدوده ای بزرگ قرار دارد و پرتو آن از همهٔ پنجرهها و منفذهای آن قابل مشاهده است. آن چراغ هر چه پر نورتر باشد، پرتو افشانی آن از منفذها بیشتر و درخشش آن بهتر خواهد بود.

امام صادق (علیهالسلام) ایمان را برترین عمل و بهترین پشتوانهای که بدون آن، سایر اعمال مورد قبول واقع نمی شود، معرفی کرد. آنگاه راوی پرسید: چگونه ممکن است ایمان کم و زیاد شود؟ فرمود:

خدای متعال ایمان را بر همهٔ اعضا و جوارح انسان واجب کرد. هیچ عضوی نیست جز این که سهمی از ایمان و تکلیف بر عهدهٔ اوست؛ زیرا واجبهای قلب غیر از کارهای واجب گوش، واجبهای گوش غیر از مسایل واجب بر چشمها، امور واجب بر چشمها غیر از چیزی است که بر زبان واجب است و .... خدای



متعال با نزول آياتي وظايف هر يك از اعضا را مشخص كرده است؛ قلت: إنّ الإيمان لَيتِم ويزيد؟ قال عليه السلام: «نعم قلت: كيف ذلك؟ قال عليه السلام: لأنّ الله تبارك وتعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسمه عليها وفرقه فيها فليس مِن جوارحه جارحة ولا وقد وكلت من الإيمان بغير ما وكلت به أختها... ينطق به الكتاب لها ويشهد به عليها. ففرض على القلب غير ما فرض على السمع وفرض السمع فير ما فرض على العينين وفرض اللهان و...» .

تذكّر: تكليف الهى فقط متوجّه هويت اصيل انسانى، يعنى روح اوست و اعضا و جوارح، ابزار امتثال تكليفاند، نه مخاطب و مكلّف. البتّه به ديد ديگر كه اعتقاد دارد هر موجودى داراى ادراك خاص خود است و از اين جهت نيز مسؤوليت مخصوص دارد لذا اعضا و جوارح در معاد شهادت مىدهند توجيه خطاب به اعضا و تكليف آنها معناى خاص خود را خواهد داشت.

نه تنها کاملترین مرحلهٔ ایمان، یعنی تسلیم کامل بودن همهٔ اعضا و جوارح، نیاز به معرفت و شناخت وظایفی که بر عهدهٔ هر یك از اعضاست، دارد، بلکه مراحل ابتدایی این تسلیم نیز به سهم خود نیاز به این شناخت و معرفت دارد. از سوی دیگر شناخت وظایف اعضا نیز متّکی به برخی معارف مقدماتی، مانند شناخت مبدأ، معاد، رسالت، اسما و صفات الهی و ... است، به گونهای که بدون آشنایی با این معارف، ایمان تحقق پیدا نمیکند.

چنان که کراراً اشاره شد اگر ائمه (علیهمالسلام) نبودند امت اسلامی اطلاعی از این گونه معارف نداشت و طبعاً راهی برای رسیدن به سرچشمههای ایمان پیدا نمی کرد.



١ \_ كافي، ج٢، ص٣٣. باب أنّ الإيمان مبثوثٌ لجوارح البدن كلّها.

حضرت امام عسكرى (عليهالسلام) فرمود:

اگر محمّد (صلی الله علیه و آله و سلم) و اوصیای او نبودند شما همانند چهارپایان حیران وسرگردان می ماندید؛ زیرا واجبی از واجبات الهی را نمی شناختید. آن ذوات مقدس دروازهٔ معارف و احکام هستند و همان گونه که وارد شدن به یك قریه از غیر دروازهٔ آن ممکن نیست، وارد شدن به شهر علم، معارف و احکام الهی جز از دروازهٔ اهل بیت (علیهمالسلام) امکان ندارد؛ ولولا محمّد صلّی الله علیه و آله و سلّم والأوصیاء مِن وُلْده کُنتم حَیاری کالْبهائم، لا تعرفون فرضاً مِن الفرائض؛ و هل تُدخل قریة ً إلا مِن بابها ً.

از امام باقر (علیهالسلام) پرسیدند چرا به علی (علیهالسلام) امیرالمؤمنین گفته می شود، در حالی که قبل از او کسی بدین نام خوانده نشد و بعد از او نیز نامیده نمی شود؟ فرمود:

زيرا على بن ابي طالب (عليه السلام) طعام علم براى مردم مى آورد و كسى جز او اين كار را نمى كند؛ لم سُمّي علي ً عليه السلام أمير المؤمنين وهو اسم ما سمّي به أحد قبله ولا يحل لأحدٍ بعده؟ قال عليه السلام: «لأنه ميرة العلم يمتار منه ولا يمتار من أحدٍ غيره» .

تذکّر ۱: «میرة» و «بیتار» از ریشهٔ «میر» به معنای تحرّك و جنبشی است که کسی با انگیزهٔ به دست آوردن طعام برای اهل خود یا شهر خود نشان می دهد<sup>۲</sup>. برادران حضرت یوسف (علیه السلام) هنگامی که آهنگ دوبارهٔ مصر داشتند، به پدر خود گفتند: ما به مصر می رویم و برای اهل خودمان موادّ غذایی می آوریم؛ (و نمیر أهلنا) <sup>۱</sup>. «مارکهم

۱ ـ نور الثقلين، ج۱، ص٥٩٠.

٢ \_ علل الشرايع، ج ١، ص ١٩١، باب ١٢٩.

٣ ـ هو حركة في جلب الطعام إلى بلده أو أهله (التحقيق، ج١١، ص٢٢٥، «مىر»).

٤ \_ سوره يوسف، آيه ٤٥.

میراً» یعنی برای آنان، میره (طعام) آورد<sup>۱</sup>. بنابر این، امیرالمؤمنین، یعنی کسی که برای مؤمنان میره و طعام علمی می آورد. ۲ ـ با توجّه به این که «أمیر» و «میره» از لحاظ ریشهٔ لغوی با یك دیگر تفاوت دارند، چنین تفسیری فقط از معصومین (علیهمالسلام)، که عِدل قرآن کریم هستند، قابل قبول است. البته ممکن است برخی از انجای اشتقاق، این توجیه علمی را تحمّل کند، لیکن بدون حجّت معتبر نمی توان معنای اخیر را از لفظ «امیر» استفاده نمود.

افزون بر گشودن دروازههای علم و معارف الهی، آنان الگوهای چگونه زیستن جامعه هستند. بنابر این، ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) دروازههایی هستند که برای رسیدن به حقایق ایمان، باید از منبع علومشان بهره جست و از سیرهٔ عملی آنان مدد گرفت.

اشارات

۱ \_ معيار استعمال حقيقي و مجازي

همان طور که در مطاوی بحث قبلی گذشت و در ثنایای مطالب آینده خواهد آمد در وضع الفاظ از لحاظ لغت شناسی اختلاف است که آیا الفاظ برای ارواح معانی و اهداف و اغراض حاصل از مصادیق وضع شدهاند یا برای مصادیق خاص موجود در خارج. اگر مبنای اوّل مقبول باشد الفاظ در همان معانی عام و جامع استعمال خواهند شد و تطبیق آنها در طول اعصار و امصار بر مصادیق گونهگون تأثیری در قلمرو استعمال ندارد؛ زیرا استعمال یاد شده حقیقت است نه مجاز. مانند استعمال الفاظ «مصباح» «میزان» «صراط» «وزن» و ... در معانی عام و تطبیق آنها بر مصادیق سُنتی و صنعتی از یك سو و بر افراد مجرد و مادی از سوی دیگر. امّا اگر مبنای دوّم



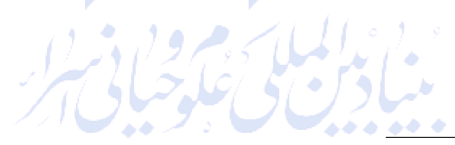
١ \_ مارهم ميراً من باب باع: أتاهم بالميرة (المصباح المنير، ص٥٨٧، «مير»).

پذیرفته شد استعمال الفاظ در همان محدودهٔ بسته و مفاهیم ویژهٔ کهن حقیقت است و تطبیقشان بر غیر فرد ستّی و بر غیر مصداق مادی نیازمند عنایت، قرینه و ... خواهد بود؛ زیرا مجاز در لغت است و چنین تجوّزی نیازمند علاقه از یك سو و قرینه از سوی دیگر است. و چون مبنای اوّل اوّل و مقبول است لذا لفظ «باب» در معنای جامع خود استعمال می شود و تطبیق آن بر انسان کاملی چونان علی بن ابی طالب (علیه السلام) محتاج قرینه نخواهد بود چنان که اطلاق آن بر درهای صنعتی که در عصر وضع کلمهٔ «باب» نه در عین بود و نه در ذهن، نیازمند قرینه نیست.

### ۲ ـ عقد علمي و عقيده قلمي

تفاوت عقد و عقیده این است که رابطهٔ بین موضوع و محمول در ذهن انسان، که اصطلاحاً قضیه نامیده می شود، عقد علمی است و انسان به سبب برقراری این رابطه در ذهن، عالم می گردد ولی مؤمن نخواهد بود. زمانی شخص مؤمن می شود که محصول قضیهٔ علمی را، با جان خود گره بزند و روح او به عصارهٔ قضیه معتقد شود. گاهی ممکن است عقد علمی باشد ولی اعتقاد قلبی نباشد. قرآن کریم دربارهٔ فرعونیان می فرماید:

[با آن که عقد علمی در ذهنشان ایجاد شده بود و علم و یقین پیدا کردند که کارهای خارق العادهٔ حضرت موسی (علیهالسلام) معجزه است ولی] براثر ستم پیشگی و برتری طلبی [موجود در نهاد آنها، عقد ایمانی حاصل نشد. از این رو] راه جحد و انکار را پیش گرفتند؛ (وجحدوا بها واستیقنتها أنفسهم ظُلماً وعلواً).



۱ ــ از روی ستم و برتری طلبی آن را انکار کردند، در حالی که بدان باور داشتند (سورهٔ نمل، آیهٔ ۱۴).

خلاصه آنکه: عقد علمی بین موضوع و محمول جزو اندیشهٔ عقل نظری است و عقد عملی بین نفس و عصارهٔ قضیّه، جزو انگیزهٔ عقل عملی است: «العقل ما عبد به الرحمن و اکتسب به الجنان» ؛ عقل آن است که خدای رحمان با آن پرستش شود و بهشت با آن کسب گردد. اندیشه در اختیار نفس نیست مگر به لحاظ مبادی ولی انگیزه، فعل اختیاری نفس است.

### ٣ \_ جايگاه ايان

در روایات پیشوایان دینی، ایمان دارای جایگاهی ویژه است. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آن را یکی از سه چیزی که محبوب درگاه الهی است، معرفی کرده است: «ما من شیء أحب إلی الله من الإیمان» .

از امام صادق (عليه السلام) پرسيد:

كدام عمل نزد خدا برتر است؟ أيّ الأعمال أفضل عند الله؟

فرمود: چیزی که پشتوانهٔ اعمال است و خداوند هیچ عملی را بدون آن قبول نمیکند. قال علیهالسلام: «ما لا یقبل الله شیئاً اِلاّ به».

منظور كدام عمل است؟ قلت: وما هو؟

ايان به خداى يكانهاى كه غير از او معبودى نيست؛ قال عليه السلام: الإيان بالله الذي لا إله إلا هو .. ٣٠.

از این رو ایمان در بیان علی (علیهالسلام) اینگونه معرفی شده است: ایمان بالاترین

۱ \_کافی، ج۱، ص۱۱.

۲ ـ بحار، ج۶۴، ص۷۱، ح۳۷. دو محبوب دیگر، یعنی عمل صالح و ترك محرّمات الهی: «والعمل الصالح وترك ما أمر أن يترك» كه در دنبالهُ روايت آمده، از آثار ايمان يا از اجزای آن است.

٣ \_ همان، ج ۶۶، ص٢٣.

مقصود و بر ترين شرف است؛ «الإمان أعلى غاية» ، «لا شرف أعلى من الإمان» . امان است؛ «الإمان أمانٌ» "كسي بدون ایمان نجات پیدا نمی کند؛ «لا نجاة لمن لا إیمانَ له» <sup>۴</sup> راه رسیدن به قلّهٔ سعادت و نهایت درجهٔ سرور و شادمانی، ایمان است؛ «بالإيمان يرتقي إلى ذروة السعادة ونهاية الحبور» .

تذکّر: برای ایمان به لحاظ درجهٔ معرفت و میزان اعتقاد، مراتبی است، چنان که میتوان برای آن از مَنْظر متعلّق که ایمان به او تعلّق می گیرد نیز درجاتی را ترسیم کرد، مثلاً می توان گفت: ایمان به وجود خداوند و به یکتایی و یگانگی او بالاتر از ایمان به وجوب واجب معیّن یا حرمت حرام معلوم است.

### ۴ \_ آثار اعان

ایمان دارای آثار و برکات فراوانی است که برخی از آنها در دنیا ظاهر می شود و برخی در قیامت. رسول اکرم (صلی الله عليه و آله و سلم) نظر به كعبه كرد و فرمود:

خوشا به حال تو ای خانهٔ کعبه! چقدر عظمت داری و احترام تو در نزد خداوند چه قدر بزرگ است! لیکن به خدا سو گند! احترام مؤمن از تو نیز بیشتر است؛ زیرا خداوند یك چیز را از تو محترم شمرده، ولى از مؤمن سه چیز را محترم شمرده است: مال، خون و [آبروی او. بدینگونه که] سوء ظن به وی را حرام شمرده است؛ انّ رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم نظر إلى الكعبة فقال: «مرحباً

> ۲ \_ همان، ج ۶، ص ۳۷۹. ٣ \_ همان، ج ١، ص٢۶.

۴ \_ همان، ج۶، ص۴۰۲. 🔵 🔷 🍐 💧 💪

۵ \_ همان، ج۳، ص۲۳۴.

بالبيت ما أعظمك وأعظم حرمتك على الله! والله للمؤمن أعظم حرمةً منك، لأنّ الله حرّم منك واحدةً ومن المؤمن ثلاثة: ماله ودمه وأن يظن به ظن السوء ١٠٠٠

یکی از آثار ایمان، هیبت و عظمتی است که از او در دل دیگران میافتد. حضرت امام باقر (علیهالسلام) فرمود:

خداوند سه خصلت به مؤمن عطا کرده است: عزّت در دنیا و دین، رستگاری در آخرت و هیبت در قلب عالمیان؛ إنّ الله أعطى المؤمن ثلاث خصال: العز في الدنيا وفي دينه، والفلح في الآخرة، والمهابة في صدور العالمين .

حضرت امام صادق (عليهالسلام) فرمود:

إنّ المؤمن يخشع له كلّ شيء حتّى هَوامّ الأرض وسِباعها وطيْر السَّماء "؛ هر چيزي در برابر مؤمن خشوع ميكند حتّى حشرات زمین و درندههای آن و پرندگان آسمان.

تذكّر: راز چنين خوفي آن است كه مؤمن نسبت به ساحت قدس ربوبي خاشع است و هر كس از خدا خائف باشد اشياي دیگر از او هراسناكاند و بازگشت ترس و خضوع اشیای دیگر به اخافهٔ الهی است، یعنی خداوند آنها را در آستانهٔ مؤمن، خائف مي گر داند.

۵ \_ حقیقت اعان

ایمان، حقیقتی است که ارکان و پایههای متعددی دارد و بدون آن ارکان تحقق پیدا

٢ \_ مشكاة الأنوار، ص۴۶.

٣ \_ بحار، ج٤٤، ص٧١.

غى كند. وقتى از على بن ابى طالب (عليه السلام) از حقيقت ايمان سؤال كردند، آن حضرت در پاسخ فرمود:

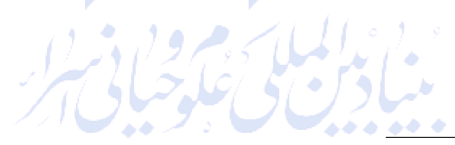
ایمان بر چهار پایهٔ صبر، یقین، عدل و جهاد استوار است و هر یك از این چهار ركن اصلی و اساسی دارای چهار شعبه است كه مجموع آن شانزده شعبه خواهد بود؛ سئل عن الإیمان فقال علیهالسلام: «الإیمان علی أربَع دعائم [شعب]: علی الصّبر والیقین والعدل والجهاد...» .

آنچه در این روایت آمده، بیان پایههای اساسی ایمان است، لیکن ایمان شاخههای فرعی فر وانی دارد که موجب تکمیل آن خواهد شد. پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: ایمان مؤمن کامل نمی شود جز آن که صد و سه خصلت در او باشد؛ روی أن رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم قال: «لا یکمل المؤمن ایمانه حتّی یحتوی علی مأة وثلاث خصال: فعل وعمل ونیّة وباطن وظاهر». آنگاه علی (علیه السلام) پرسید این صد و سه خصلت چیست؟ پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) آنها را این گونه شماره کرد:

يا على! مِنْ صفات المؤمن أن يكون: جوال الفكر؛ از صفات مؤمن اين است كه جَولان فكرى داشته باشد. جوهري الذكر؛ ييوسته به ياد خداست.

تذکّر: گر چه در برخی نسخه ها به جای این جمله، «جهوریّ الذکر» آمده، لیکن به نظر می رسد مناسب با فکر جوّال، ذکر جوهری است. یعنی نام خدا بر لب، باید مسبوق به یاد خدا در قلب و مصبوغ به حضور خدا در سرّ باشد؛ زیرا بدون آن سبق و این صبغه، ذکر الهی، همچون عَرَضْ زوال پذیر است، نه همچون جوهر ْ پایدار.

اما اگر «جهوری الذکر» صحیح باشد معنایش این است که: مؤمن ذکر و یاد خدا



را اعلان می کند یا بدین معناست که: مؤمن، بلند آوازه است، چنان که در وصف پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فر مود: (ورفعنا لک ذکرک)'.

كثيراً علمه؛ علم او زياد باشد.

عظيماً حلمه؛ حلمش فراوان است.

جميل المنازعة؛ در نزاع و دعوا زيبا برخورد ميكند.

كريم المراجعة؛ در مراجعه به ديگران يا رجوع ديگران به او با كرامت و بزرگوار است.

أوسع الناس صدراً؛ سینهای فراخ و گسترده در مواجههٔ با مشکلات دارد و از شرح صدر برخوردار است. از این رو در برابر مشکلات بزرگ از پا در نمی آید.

و أذلّهم نفساً؛ نفس ذليلي دارد و فروتن است؛ گر چه فرومايه نيست.

ضحکه تبسّماً؛ خندهاش در حد تبسّم است [اهل قهقهه نیست؛ زیرا قهقهه، دل را می میراند و از شیطان است]. چنان که فرمودهاند: اکثر خنده های پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) تبسّم بود؛ «جلّ ضحکه التبسّم» ۲.

و اجتماعه تعلّماً؛ اجتماعش برای تعلّم و یادگیری است [تا به غیبت، تهمت، کلام بیفایده و... آلوده نگردد و عمرش هدر نرود].

مذكّر الغافل؛ يادآوري كننده و تذكّر دهنده به غافل است[، تا از ياد خدا باز نماند].

معلّم الجاهل؛ جاهل را تعليم ميدهد.

لا يؤذي من يؤذيه؛ به كسى كه او را اذيت كرده، آزار نمي رساند [،بلكه از وى اغماض ميكند].

منا در المال عمود النبيار منا در المال عمود النبي الرر

١ \_ [آيا] نام و آوازهات را بلند نكر ديم؟ (سورهٔ شرح، آيهٔ ۴).

۲ \_ بحار، ج۱۶، ص۲۹۸.

ولا يخوض فيما لا يعنيه؛ در چيزې كه مهم و مقصود نيست و مشكلي را حل نمېكند، فرو نمي رود[؛ زيرا كارهاي انسان بايد حاجتي از حوايج دنيا يا آخرت او را برآورده كند].

ولا يشمت بحصيبة؛ در غم كسى شاد غي شود.

گر بُرد عدو، جای شادمانی نیست \*\*\*\* که زندگانی ما نیز جاودانی نیست ا

ولا يذكر أحداً بغيبة؛ با غيبت از كسى ياد غي كند.

بريئاً من المحرمات؛ از محرمات مبرًا و ياك است.

واقفاً عند الشبهات؛ در برخورد با امور شبهه ناك توقّف مىكند[؛ زيرا اينگونه امور، قرقگاه محرّمات الهى است كه اگر انسان، رعایت این حریم را نکند از خطر ابتلای به حرام و ورود به این منطقهٔ ممنوعه، مصون نیست]. پیامبر اکرم (صلی الله عليه و آله و سلم) به ابوذر فرمود:

پرواییشگان از ارتکاب برخی از اموری که اجتناب از آن لازم نیست، پروا دارند تا مرتکب امور شبهه ناك نشوند؛ یا أباذر! إنَّ المُتَّقِين يتَّقُون الله عزَّ وجلَّ من الشيء الَّذي لا يتَّقي منه خوفاً من الدخول في الشبهة .

كثير العطاء؛ عطايش فراوان است.

قليل الأذي؛ اذيتش به ديگران قليل و نادر است [. آن مقدار كم نيز از روى سهو، غفلت، فراموشي يا ناخواسته از او سر مىزند].

عوناً للغريب؛ ياور و ياري رسان غريبان است.

و أباً لليتيم؛ براي يتيمها يدر است [و دست لطف و محبّت برسر آنان مي كشد،



۲ \_ بحار، ج۷۴، ص۸۶.

خواه یتیم علمی باشند یا یتیم عرفی؛ یتیم علمی را می آموزد و یتیم عرفی را می نوازد]. بشره فی وجهه؛ خوشحالی او در چهره اش نمایان است، تا از نعمت پروردگارش یاد کند: (و أمّا بنعمة ربّک فحدّث). و حزنه فی قلبه؛ اندوه و غم دنیا و ناپسندی های آن را در اندرون خود زندانی می کند[، تا از اجر صابران برخوردار باشد]. متبشراً بفقره؛ فقر را بشارت می انگارد [فقر را با آغوش باز می پذیرد و بر او گران نمی آید؛ زیرا احساس افتقار به درگاه الهی همراه با علم به بی نیازی از ماسوا سبب فخر و بشارت است].

أحلى من الشهد؛ [محضر او] شيرين تر و گواراتر از شهد است إ؛ چون مظهر اسماى حسناى الهى و پيرو ائمة اطهار (عليهمالسلام) است كه در همين زيارت جامعه به آنها مى گوييم: نامتان چه قدر شيرين است؛ «فما أحلى أسمائكم».] وأصلد من الصلد؛ از سنگ، سخت تر است [و غير حق، نفوذى در او ندارد، امّا در برابر حق خاضع، نرم و نفوذ پذير است].

لا یکشف سراً؛ رازی را از کسی فاش نمیکند.

ولا يهتك ستراً؛ پرده كسى را نمى درد [و مظهر ستّار العيوب است].

لطیف الحرکات؛ حرکاتش با لطافت و حساب شده است، نه بینظم و بیحساب که بدون ارزیابی حکم و موضوع دست به کاری بزند. چنان که اصحاب کهف گفتند: مأمور تهیه غذا باید لطافت به خرج دهد؛ (ولیتلطّف) تا اسرار ما فاش نگردد. حلو المشاهدة؛ مشاهدهاش مسرت بخش و شیرین است. امیرمؤمنان (علیهالسلام)

من در الماري عمود المراز منا در الماري عادماني الرز

١ ـ از نعمت پروردگارت سخن بگو (سورهٔ ضحی، آیهٔ ۱۱).

٢ \_ سوره كهف، آيه ١٩.

فرمود: به گونهای زندگی کنید که اگر زنده ماندید، مردم مشتاق دیدار شما باشند؛ «خالطوا الناس مخالطةً... وإن عشتم حنّوا إليكم» \.

كثير العبادة؛ عبادتش فراوان است.

حسن الوقار؛ از هيبت و متانتي نيكو برخوردار است.

لین الجانب؛ به راحتی می توان به وی نزدیك شد و با او انس گرفت. فَظّ وغَلیظ دل نیست، بلکه به اُسُوهٔ جامعه انسانی، یعنی رسول گرامی (صلی الله علیه و آله و سلم) تأسی می کند و دستور (لِنْتَ لَهُم)، را همواره مطاع می داند.

طویل الصمت؛ سکوت طولانی دارد. سکوت، انسان را از گناهان بسیاری باز میدارد. از این جهت در روایات به آن توصیه شده است. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به ابوذر فرمود: کسی که سکوت کند، نجات پیدا میکند؛ «من صَمَت نجی» آ. هم چنین آن را نخستین مرحله و ریشهٔ عبادت معرفی کرد؛ «وهو أول العبادة» آ.

سخن گرچه هر لحظه دلکش تر است \*\*\*\* چو بینی، خموشی از آن خوش تر است در فتنه بستن، دهان بستن است \*\*\*\* که گیتی به نیك و بد آبستن است پشیمان ز گفتار دیدم بسی \*\*\*\* پشیمان نگشت از خموشی کسی<sup>۵</sup>

صَمْت یکی از پنج وظیفهای است که سالکان آن را رعایت میکنند:

صَمْت و جُوع و سَهَر و خلوت و ذكرى به دوام \*\*\* نا تمامان جهان را كند اين پنج، تمام حليماً إذا جُهل عليه؛ وقتى كسى برخورد جاهلانه با او كند، حلم از خود نشان

۱ ـ نهج البلاغه، حكمت ۱۰. ۲ ـ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۵۹. ۳ ـ بحار، ج۷۴، ص۸۸. ۴ ـ همان.

۵ ـ کشکول شیخ بهایی، ج۱، ص۶۹، به نقل از امیر خسرو دهلوی.

می دهد. انسان، موجودی اجتماعی است که باید در جامعه زندگی کند. به طور طبیعی برخی از افرادی که در جامعه زندگی می کنند، دست به کارهای جاهلانه می زنند. انسان مؤمن اگر در برابر این کارهای جاهلانه بردباری از خود نشان ندهد، گرفتار زلّت و لغزش خواهد شد. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) حلم در برابر سفیهان را یکی از سه چیزی دانست که اگر انسان از آن برخوردار نباشد در روز قیامت خسران خواهد دید: «یا أباذر! من لم یأت یوم القیامة بثلاث ٍ فقد خَسِرَ… وحلم یرد به جهل السفیه» ۱.

صبوراً على من أساء إليه؛ كسي راكه به او بدى كند، تحمل ميكند وبه انتقام مبادرت نميورزد.

و يرحم الصغير؛ باكوچكترها مهرباني ميكند.

أميناً على الأمانات؛ بر امانتها امين است[، خواه امانتهاى مالى، خواه امانتهاى عِرْضى و حيثيتى و خواه امانتهاى علمي].

بعیداً من الخیانات؛ از خیانتها گریزان است. رعایت امانت، مصداقهای فراوانی دارد که به تناسب موارد آن، گسترهٔ خیانت نیز روشن میگردد.

إلفه التقي؛ دوست و يار او تقواست.

و حلفه الحياء؛ همنشين او حياست.

کثیر الحذر؛ حذر، پرهیز و هوشمندی او فراوان است، یعنی همیشه از خودش مراقبت میکند، مانند کسی که در زمین پرخار و پر تیغ راه میرود. چنان که نسبت به دشمن بیرون هم همواره حذر و هوشیار است: (خُذُوا حِذْرَکم).

۱ \_ بحار، ج ۷۲، ص ۸۷. ۲ \_ همان، ج ۷۲، ص ۱۲۶.

۳ ـ سورهٔ نساء، آیات ۷۱ و۱۰۲.

قلیل الزلل؛ لغزشهای او کم است، اگر چه امکان دارد گاهی بر اثر جهل، فراموشی یا... پایش بلغزد. حرکاته أدب؛ حرکاتش مؤدّبانه است و گرانمایه ترین سرمایهٔ انسان، یعنی ادب را کاملاً رعایت میکند: «لا میراث کالأدب» .

از خدا جوییم توفیق ادب \*\*\* بیادب محروم گشت از لُطف رب بیادب تنها نه خود را داشت بَد \*\*\* بلکه آتش در همه آفاق زد آ

و کلامه عجب؛ گفتارش شگفت آور است؛ زیرا معارف نغز و معانی پر مغز و آموزنده را به همراه دارد.

مقيل العثرة؛ از عثرات و لغزشها مي گذرد و استقاله و عذرخواهي ديگران را حُرمت مينهد و لجاجت نميورزد.

ولا يتتبّع العورة؛ زشتي هاى ديگران را پي گيرى نميكند، تا خدا پي گير زشتي هاى او نباشد؛ زيرا اگر خدا پي گير عيوب كسى باشد بالاخره او را رسوا خواهد كرد: «لا تتبّعوا عورات المؤمنين فإنّه من تتبّع عوْرات المؤمنين تتبّع الله عورته ومن تتبّع الله عورته فَضَحَه ولو° في جو°ف بيته» .

وقوراً؛ بسيار با وقار است.

صبوراً؛ بسيار صابر است.

رضیّاً؛ همیشه راضی است؛ زیرا میداند خدای حکیم و مهربان، شرایط موجود را برای او پسندیده است گر چه طبق وظیفه سعی و کوشش میکند.

١ \_ نهج البلاغه، حكمت ٥٤.

۲ ــ مثنوی معنوی، دفتر اول، بیت ۷۸.

۳ ـ پیگیر زشتی های مؤمن نباشید؛ زیرا هر کس از زشتی های مؤمن پیگیری کند خداوند پیگیر زشتی های او خواهد بود و هر کس که خداوند از زشتی هایش پیگیری کند، او را رسوا میکند، هر چند که در داخل خانهاش باشد (بحار، ج۷۲. ص۲۱۴).

به دست آهك [آهن] تفته كردن خمير \*\*\* به از دست بر سينه پيش امير عمر گران مايه در اين صرف شد \*\*\* تا چه خورم صيف و چه پوشم شتا اى شكم خيره به ناني بساز \*\*\* تا نكني پشت به خدمت دوتا ا

شكوراً؛ بسيار شكر گزار است.

قلیل الکلام؛ کم حرف است؛ زیرا مراعات حدود الهی از کلام آدمی میکاهد. علی (علیه السلام) فرمود: اگر عقل انسان، کامل شود و بخواهد رعایت ضوابط شرعی بکند از کلام او کاسته می گردد؛ «إذا تم العقل نقص الکلام» آ. کلام، وسیلهٔ ارتباط انسان با دیگران است تا نیازمندیهای او را برطرف و خواستههایش را به دیگران منتقل کند. از این روپیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به ابوذر فرمود: زواید کلام را ترك کن و تنها به مقداری که رفع حاجت از تو میکند، اکتفا کن؛ «اُترك فضول الکلام وحسبك من الکلام ما تبلغ به حاجتك» آ.

براً؛ نيكوكار است.

مصوناً؛ [از انحرافات فکری، اخلاقی و عملی و همچنین آبروی او] محفوظ است.

حلیماً؛ بُردبار است. حلیم را بُردبار گویند، چون بار صبر و شکیبایی آنقدر وزین است که حمل آن دشوار خواهد بود لذا بُردن چنین بار وزینی میسور هرکس نیست.

رفیقاً؛ نرم خو، خوش خلق و مدارا کننده است.

عفيفاً؛ اهل عفت است.

۱ ـ گلستان، ص۴۹، باب اول، حکایت ۳۶.

۲ \_ نهج البلاغه، حكمت ۷۱.

۳ \_ بحار، ج۷۴، ص۸۵.

شريفاً؛ با شرافت است.

لا لعّان؛ اهل لعن و نفرين نيست، بلكه همانند پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) براى همگان رحمت است: «إنى لم أبعث لعّاناً وإنّما بُعثت رحمةً» .

ولا مغتاب؛ اهل غيبت نيست؛ چون غيبت برادر مؤمن، به مثابه خوردن گوشت مردهٔ اوست: (أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً)". غيبت نابود كننده حسنات است: «الغيبة تأكل الحسنات كما تأكل النّار الحطب» أ.

و لا سبّاب؛ اهل سبّ و ناسزا نيست؛ زيرا سبّ مسلمان موجب فسق است: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» ٥٠

ولا حسود؛ حسود نیست. حسادت آن است که متنعم بودن دیگران، باعث رنجش خاطر انسان شود و خواهان زوال نعمت از آنان باشد.

شور بختان به آرزو خواهند \*\*\* مُقبلان را زوال نعمت و جاه گر نبیند به روز «شب پره چشم» \*\*\* چشمهٔ آفتاب را چه گناه؟ راست خواهی، هزار چشم چنان \*\*\* کور ْ بهتر که آفتاب سیاه ٔ

۱ \_ صحیح مسلم، ج۸، ص۲۴.

۲ \_ بحار، ج۷۴، ص۸۸.

٣ ـ سورهٔ حجرات، آيهٔ ١٢. 📥

۴ ـ غيبت، حسنات را ميخورد، چنان كه آتش، هيزم را ميخورد (بحار، ج٧٢، ص٢٥٧).

۵ \_ بحار، ج۷۴، ص۸۹.

۶ \_ گلستان، ص۲۱، باب اول، حکایت ۵.

حسادت نه نفعی به حال حسود دارد: «لا راحة لحسود» ، الحسود لا یسود و نه ضرری به دیگران میرساند، بلکه به خودش آسیب میرساند:

اصبر علی حسد الحاسد فإن صبرك قاتله \*\*\* فالنار تأكل نفسها إن لم تجد ما تأكله توانم آن كه نيازارم اندرون كسى \*\*\* حسود را چه كنم؟ كه او زخود به رنج است عبر تابرهى اى حسود، كه اين رنجى است \*\*\* كه از مشقّت آن جز به مرگ نتوان رست م

بنابر این، مؤمن ٔ حسود نیست، ولی غبطه میخورد و خدا را بر نعمتی که به برادر دینی او داده، شکر میگزارد و همان نعمت را برای خویش نیز طلب میکند.

ولا بخيل؛ بخيل نيست.

هشّاشاً؛ نرم خوست.

بشّاشاً؛ خوش روست و هميشه لبخند بر لب دارد.

لا حسّاس؛ اهل تحسّس و محسوس كردن نهان و نهاد ديگران نيست.

ولا جسّاس؛ تجسّس کننده نیست؛ زیرا جاسوسی نه تنها خود گناه است، بلکه زمینهٔ بسیاری از گناهان دیگر را فراهم میکند.

یطلب من الأمور أعلاها؛ از میان کارها برترین و بالاترین آن را انتخاب میکند، همت بلند دارد و برای امور بزرگ همت میگمارد. از امام صادق (علیهالسلام) رسیده است:

۱ ـ حسود، هرگز راحتي را نخواهد ديد (بحار، ج ۷۰، ص۲۵۷).

۲ ـ حسود به سیادت و آقایی نمیرسد (همان، ص۲۶۲).

۳ ـ بر حسادت حسود صبر کن؛ زیرا صبر تو قاتل اوست. چنان که آتش اگر چیزی برای خوردن پیدا نکند، خودش را میخورد (بحار، ج.۷، ص.۲۶۱).

۴ \_ گلستان، ص۲۱، باب اول، حکایت ۵.

خداوند کارهای بزرگ و همّتهای بلند را دوست میدارد و از کارهای حقیر و پست ناخرسند است؛ «إنّ الله عزّ وجلّ یجبّ معالی الأُمور ویکره سفسافها» .

قیامت که بازار مینو نهند \*\*\* منازل به اعمال نیکو دهند

ومن الأخلاق أسناها؛ از اخلاقیات، عالی ترین و روشن ترین آن را بر می گزیند.

تذكّر: آنچه در این گونه توصیههای اخلاقی مطرح می شود اقتباسی از قرآن کریم است که دستور داده انسان سالك و متخلّق، به حد اقل یا متوسّط از کمال بسنده نکند، بلکه بهترین آن را تحصیل غاید: (واتبعوا أحسَن ما أُنْزِلَ إِلَیْکُم) این جهت فرمود: ای کسانی که ایمان آورده اید در راه پرواپیشگی، باید حق تقوا را رعایت کنید، یعنی از عبودیت خالصی برخوردار بشوید که هرگز مشوب با هیچگونه غفلت، معصیت، خودبینی و نباشد و بر همین صراط سیر کنید تا بمیرید و از آن منحرف نگردید؛ (یا أیها الّذین ءامنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا و أنتم مسلمون) در آیه دیگری سفارش کرده که برای رسیدن به چنین مقصد بلند و مقصود عالی به قدر توان و استعدادتان کار کنید. نه فتور و سستی به خود راه دهید و نه ذرّه ای از توان و استعداد خویش را نادیده بگیرید، بلکه با تمام قدرت و استطاعت برای رسیدن به «حق التقوی» حرکت کنید: (فاتقوا الله ما استطعتم) ا

مشمولاً بحفظ الله؛ در برابر شرّ شیطان و هوای نفس مشمول حفظ و نگهداری خداست. مؤیّداً بتوفیق الله؛ با توفیقات الهی تأیید شده است.

ذاقوة في لين؛ با داشتن قدرت و قوّت نرم خوست. «با قوّت پيل مور بايد بود».

ـ بحار، ج۴۷، ص۳۲۳.

۲ \_ از بهترین چیزهایی که بر شما نازل می شود، تبعیت کنید (سورهٔ زمر، آیهٔ ۵۵).

٣ \_ سوره آل عمران، آيه ١٠٢.

۴ \_ سورهٔ تغابن، آیهٔ ۱۶.

289

و عزمةٍ فی یقین؛ با علم و یقین تصمیم میگیرد و گام بر میدارد، نه از روی شك و تردید.

لا يحيف على من يبغض؛ به كسى كه مبغوض اوست، ظلم غيكند.

ولا یأثم فیمن یحب؛ در بارهٔ اشیا و افرادی که محبوب اوست و آنها را دوست دارد، مرتکب گناه نمی شود. به بیان دیگر: انسان مرزشناسی است، نه همچون حیوانات که «اکل لَم» داشته باشد و هر چه به دستش رسید، مصرف کند. هرگز در حب و بغض گرفتار افراط یا تفریط نمی شود.

صبوراً في الشدائد؛ در تنكيها و سختيها صابر است.

لا يجور ولا يعتدى؛ ظلم و تجاوز نمي كند.

ولا يأتي بما يشتهي؛ براساس شهوت و اشتهاى نفسانى كار نمىكند، بلكه به وظيفهٔ خودش مىانديشد. از پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) رسيده است: كسى كه هر چه دلش خواست و اشتهايش كشيد بخورد، بپوشد يا سوار شود خداوند به او نظر [تشريفي] نخواهد كرد تا اين كه از آنها دل بكند يا ترك كند؛ «من أكل ما يشتهي و لبس ما يشتهي و ركب ما يشتهى لم ينظر الله إليه حتى ينزع أو يترك» .

الفقر شعاره؛ فقر، لباس ظاهر اوست [با فقر زندگی میكند].

والصبر دثاره؛ صبر، لباس زيرين اوست [ملازم با صبر است و از آن جدا نمي شود].

قلیل المؤنة؛ کم هزینه است و به تجمّلات دنیا نمی اندیشد، همانند علی (علیه السلام) که با آن همه کار اقتصادی، به نان جوین قناعت می کرد.

كثير المعونة؛ كمك او نسبت به ديگران زياد است، يعني بين كوشش فراوان در

من المائن عمود الزيار منيا دران الحي عاد حيا الحي الرار

' \_ اشاره به: سورهٔ فجر، آیهٔ ۱۹.

۲ \_ بحار، ج۷۴، ص۱۴۲.

تولید و قناعت در مصرف جمع می نماید. هزینهٔ او اندك است؛ چون با حیات طیب قناعت به سر می برد. خدمت وی به نظام اقتصادی جامعه فراوان است؛ چون در تولید سعی منیع دارد.

كثير الصيام؛ فراوان، روزه مي گيرد.

طويل القيام؛ غازهايش طولاني است.

قليل المنام؛ كم خواب است.

قلبه تقيُّ؛ قلبش با تقواست. یعنی از تقوای باطنی و حقیقی برخوردار است، نه این که ظاهری باشد و فقط از اعضا و جوارح او نمایان گردد.

عمله زكيُّ؛ عملش ياك است.

إذا قدر عفى؛ وقتى قدرت پيدا كرد از دشمن عفو مىكند و به فرموده على (عليه السلام) عفو را شكر قدرت قرار مىدهد؛ «إذا قدرت على عدوّك فاجْعل العفو عنه شُكراً للقُدرة عليه»\.

وإذا وعد وفي؛ اگر وعده دهد، وفا ميكند.

یصوم رغباً؛ بامیل و رغبت روزه می گیرد.

ویُصلّی رهباً؛ با رهبت و ترس از خدا نماز میگذارد.

و یحسن فی عمله کأنّه ناظر إلیه؛ در کارهایش، نیك عمل میکند به گونهای که گویا ناظری دقیق بر اعمال خویش و مراقب آن است [، نه این که بی توجّه و چشم بسته عمل کند].

تذكّر: آنچه كه در توضيح اين جمله مي توان گفت، اين است:

۱ \_ حُسن عمل، در این است که کامل و تام باشد، یعنی عملی را می توان از هر عیب، منزه و از هر نقص، مبرا دانست که واجد همهٔ اجزا و شرایط صحت باشد



١ \_ نهج البلاغه، حكمت ١١.

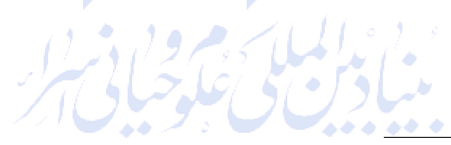
و از جهت ساختار درون، نظام مند و کامل و از لحاظ نمربخشی تام گردد و اگر در بعضی از جهات یاد شده به نصاب نرسد، حُسن آن نیز به نصاب نخواهد رسید.

۲ ـ نیّت و انگیزهٔ الهی، روح عمل است. پس اگر نیّت عامل، خالص و عزم او راسخ نباشد از کمال عمل و تمامیت آن کاسته می شود و سبب کاهش حُسن آن خواهد شد. گاهی این کاهش به گونه ای است که موجب می شود عمل زیر خطّ فقر حُسن قرار گیرد و هیچ بهره ای از آن نداشته باشد.

۳ \_ مراقبت عامل، سهم تعیین کنندهای در صیانت از حُسن عمل دارد. مراقبتِ عامل، مراتبی دارد که به برخی از آنها اشاره می شود:

یکم: نظارت بر حُسن فعلی. نظارت مستقیم بر خود عمل و شهود ارکان، اجزا، شرایط و سایر اموری که در قوام آن دخیلاند، به گونهای که چیزی از آنها فوت نشود یا برخلاف نظم عقلی و نَضْد نقلی واقع نگردد. اگر چنین نظارتی از طرف خود عامل اعمال شود از گزند توبیخ (فویل للمصلین \* الّذین هم عن صلاتهم ساهون) مصون خواهد بود.

باید توجه داشت که اگر چه سهو در نماز سبب سرزنش و تهدید به «ویل» نمی شود ولی سهو از نماز چنین خطری را در پی دارد و نیز سهو از هر عملی به اندازهٔ همان عمل، موجب توبیخ است هر چند سهو از هیچ عملی، خطر سهو از نماز را ندارد؛ زیرا نماز عمود دین است و دیگر اعمال، متکی به عمود و وابستهٔ به آن. بنابراین، نظارت عامل بر عمل مانع پدید آمدن پدیدهٔ تلخ سهو از عمل است در نتیجه عملی که به هیچ وجه سهو از آن رخ ندهد، از حُسن برخوردار است. دوم: نظارت مستقیم عامل و شهود جزم علمی و عزم



۱ ـ وای بر نمازگزاران.کسانی که از نماز خویش غافل و ساهی هستند [و به آن توجه نمیکنند.] (سورهٔ ماعون، آیات ۵ ـ ۴).

عملی صحنهٔ عقل و نفس خود، که مبادا در آن محدوده شك علمی، تردید عملی، ریا، سمعه و مانند آن راه یابد. اگر حُسن فاعلی بر اثر نفوذ این گونه بیماری های علمی و عملی کاهش یابد یا زایل گردد، حُسن فعلی عمل نیز کم می شود یا به طور کلّی از بین می رود. حُسن عمل وقتی به نصاب لازم می رسد که حُسن فعلی با حُسن فاعلی هماهنگ باشد و هر کدام در حدِّ معتبر خویش تحقّق یابد.

سوم: توجه و التفات علمی به نظارت الهی و اِشراف او، برای بهره مند شدن از نگاه تشریفی و لطفی خدا. نظارت عامل بر خود و بر عمل گرچه تعیین کننده حُسن عمل است ولی اگر عامِل ناظِر، تحت قیومیّت مبدأ دیگری باشد که اصل دستور و او، امتثال تکلیف به فرمان او، قبول و نکول عمل به اراده و کراهت وی، وعد و وعید، ثواب و عقاب، بهشت و دوزخ و تمام شؤون مربوط به آغاز و انجام احکام و حِکَم کار، به علم و قدرت و مشیئت اوست، برای حُسن نظارتِ بر خود و بر عمل وظیفه دارد که حضور قیّم خویش را فراموش نکند و نظارت او را منظور دارد و بداند که صدر و ساقهٔ عمل در مشهد او، بَدْء و ختم کار در محضر وی و حُسن فعلی و حُسن فاعلی هر دو مشهود اوست. ندای قرآن کریم در این باره چنین است: (وما تکون فی شأن و ما تتلوا منه من قرءان ولا تعملون من عمل إلّا کنّا علیکم شهوداً إذ تفیضون فیه وما یغزب عن ربّک من مثقال ذرّه فی الأرض ولا فی السّماء ولا أصغَر من ذلک ولا أکبر إلّا فی کتاب مبین) در این مرحله که عامل می داند خدای سبحان او را می بیند و به حال او نظر علمی دارد، می کوشد عمل خود را با حُسن کامل و تامّ

۱ ــ [ای رسول ما!] در هیچ حال و کاری نمیباشی و هیچ آیهای از قرآن تلاوت نمیکنی و [همچنین شما ای امت!] هیچ عملی را انجام نمیدهید. مگر آن که ما گواه و شاهد بر شما هستیم آنگاه که بدان مبادرت میورزید. هیچ ذرهای در آسمان و زمین از پروردگار تو پنهان نمیماند. نه کوچکتر از ذره و نه بزرگتر از آن [وجود ندارد]. مگر آن که جملگی در کتاب مبین [حق تعالی و علم قاهرانهٔ او ثبت شده] است (سورهٔ یونس، آیهٔ ۴۱).

انجام دهد به امید آن که از نَظَرِ تشریفیِ خدای سبحان طرفی ببندد و از منظور علمی خدا بودن به منظر لطفی و تشریفی او رسیدن، بار یابد. لذا هماره براساس آیهٔ کریمهٔ (أَلَمْ یعلم بأنّ الله یری) عمل میکند، یعنی کار را بر محور علم به این که خداوند ناظر است انجام می دهد. قهراً چنین عملی، از حُسن ویژه برخوردار خواهد بود.

چهارم: دیدن خود خدا و دیدن مشاهده و اشراف او بر عمل. نظارتِ عامل نسبت به اصل عمل و نیز علم عامل به نظارت قیّم و اِشراف او، گرچه در تأمین حُسن عمل سهم بسزایی دارد ولی اگر نظارت دیگری بر آن افزوده شود در تحصیل کمال حُسن و تمامیّت آن، تأثیر عمیق تری می گذارد و آن این که عامل، عمل قُربی را به گونهای انجام دهد که قیّم خود را ببیند. یعنی نه تنها بداند که او میبیند، بلکه او را مشاهده کند و شهودش را نیز بنگرد. در این حال صحنهٔ عمل محفوف به شهود عامل و شهود قیّم خواهد بود. اگر این مقام منبع که شهود انسان کاملی، چونان امیرالمؤمنین (علیهالسلام) است که فرمود: «ماکنت أعبد ربًا لم أره» بهرهٔ عامل نشد، مناسب است مرحلهٔ نازل آن که معروف به مقام «احسان» است نصیب وی شود. مقام احسان، طبق حدیث رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) این است: «الإحسان أن تعبدالله کأنّك تراه فإن لم تکن تراه فإنه یراك» در این مقام گویا عامل، خدای سبحان را میبیند و چون خداوند، شاهِد و قیّم است پس گویا عامل، کسی را می نگرد که ناظر عمل اوست؛ در نتیجه گویا خود و عمل خود را در منظر خدا می بیند. در این حال نهایت سعی را مبذول می دارد که چیزی از حُسن فعلی یا حُسن فاعلی کاهش نیابد؛ زیرا کسی که به این مقام والا نایل شد بیش سعی را مبذول می دارد که چیزی از حُسن فعلی یا حُسن فاعلی کاهش نیابد؛ زیرا کسی که به این مقام والا نایل شد بیش در دیگران از مَلکهٔ حیا برخوردار است.

١ \_ آيا نمي داند كه خدا مي بيند (سورهٔ علق، آيهٔ ١۴).

۲ \_ من آن نیستم خدایی را که نمی بینم عبادت میکنم (بحار، ج ۴، ص ۵۲).

۳ \_ احسان، آن است که خدا را به گونهای عبادت کنی که گویا او را میبینی. اگر تو او را نبینی، او تو را میبیند (همان، ج۶۴، ص۳۱۳).

حیا نسبت به شهود خداوند، با تَأدُّبِ ویژه همراه است و از آن با نام اَدَبِ با خدا، یاد می شود. اَدَب، همان هنرمندی ویژه در مقام عمل است که مایهٔ زیبایی او و پایهٔ جمال و کمال آن خواهد بود و عمل انسان مؤدّب، هماره زیباست و کار عامل با حیا، بی عَیْب و نقص است. لذا واجد حُسن لازم خواهد بود.

گفتنی است آنچه تاکنون رقم خورد و برای وجوه دیگر نیز مجال وجود دارد، همگی در محور بیان مرجع ضمیرهای متعددی است که در جملهٔ «ویحسن فی عمله کأنه ناظر إلیه» دور میزند که بخشی از آنها راجع به تعیین ناظر است و بخشی از آنها راجع به تشخیص منظور. در بین ارقام و وجوه یاد شده برخی از آنها به لحاظ معنا از اتقان بیشتر برخوردار است، گرچه بعضی به لحاظ لفظ و سیاق جمله از استحکام بیشتری بهره میبرد.

غض الطرف؛ چشم از حرام باز مي دارد.

سخي الكف؛ دست بخشندهاي دارد.

لا يرد سائلاً؛ نيازمندي را رد غي كند.

ولا يبخل بنائل؛ نسبت به عطا و بخشش ديگران بخل نميورزد.

متواصلاً إلى الإخوان؛ با برادران خود مواصلت دارد و قطع رابطه نمي كند.

مترادفاً للإحسان؛ مداومت بر احسان دارد.

یزن کلامه؛ کلام خود را با ترازوی حق می سنجد تا اگر دارای اجر و ثواب است مطرح و گرنه ترك كند؛ زیرا كلام پاكیزه، صدقه است، چنان كه هرگام انسان به سوی غاز، صدقه است؛ «یا أباذر الكلمة الطیّبة صدقة، وكلّ خُطُوة تخطؤها إلی الصلاة صدقه» ۲.



۱ ـ صدقه، به معنای چیزی است که تصدیق کنندهٔ ایمان انسان باشد و صدقهٔ اصطلاحی یا انفاق یکی از مصادیق این معنای عام است.

۲ \_ بحار، ج۷۴، ص۸۵.

و يخرس لسانه؛ زبانش را لال و ناگويا ميكند تا بيجهت و بيفايده تكلّم نكند و در بيشتر از حدّ ضرورت سخن گفتن، زبانش را حبس ميكند: «يا أباذر"! ما من شيءٍ أحقّ بطول السِجْن من اللسان». \

لایغرق فی بغضه؛ در بغض و دشمنی غرق نمی شود.

ولا یهلك فی حبّه؛ در دوستی خود هلاك نمیگردد؛ یعنی در جذب و دفع، ارادت و كراهت، تولّی و تبرّی معتدل بوده، از افراط و تفریط مصون است.

ولا يقبل الباطل من صديقه؛ باطل را از دوستش نيز غي يذيرد.

ولا يردّ الحقّ على عدوّه؛ در برابر دشمن خود نيز حق را زير پا نمي گذارد.

ولا يتعلّم إلاّ ليعلم؛ براي دانستن دنبال تعلّم و يادگيري ميرود [نه براي فخر فروشي، خودنمايي و...].

ولا يعلم إلاّ ليعمل؛ جز براي عمل كردن نمي آموزد تا از بركات و ثمرات آن محروم نگردد.

علم، چندان که بیشتر خوانی ۱۴۴۴ چون عمل در تو نیست، نادانی

نه محقق بود نه دانشمند \*\*\* چارپایی بر او کتابی چند

آن تهی مغز را چه علم و چه خبر \*\*\*\* که بر او هیزم است یا دفتر ٔ

قليلاً حقده؛ حقد و كينهاش اندك است.

كثيراً شكره؛ شكر گزاري او فراوان است.

يطلب النهار معيشته؛ روزْ دنبال معيشت مي رود[، تا سربار جامعه نباشد و زندگيش محترمانه اداره شود]. ويبكي الليل على خطيئته؛ شب هنگام بر گناهانش اشك مي ريزد.

ئىزالىل ئىمودادندار ئىنيادىن كى غارصانى ار

۱ ـ ای ابوذر! هیچ چیز به اندازهٔ زبان به زندانی طولانی مدت شدن سزاوار نیست (بحار، ج۷۴، ص۸۵).

۲ \_ گلستان، ص۱۸۶، باب هشتم.

إن سلك مع أهل الدنيا كان أكيسهم؛ اكر با اهل دنيا باشد، زيركترين آنهاست.

وإن سلك مع أهل الآخرة كان أورعهم؛ اگر با اهل آخرت باشد با ورعترين آنان است.

لا يرضى في كسبه بشُبْهة؛ در كسب و كارش به شبههها رضايت غي دهد.

ولا يعمل في دينه برخصة؛ اهل تساهل، سهل انگاري و اباحه گري در دين نيست.

يعطف على أخيه بزلَّته؛ در مقابل لغزش برادر ديني خود با مهرباني رفتار ميكند.

و یرعی ما مضی من قدیم صحبته؛ حقوق هم نشینی و هم صحبتی با دیگران و سابقهٔ دوستی با آنان را مراعات میکند و زیریا نمیگذارد'.

تذكّر ۱: آنچه در این روایت آمده، بیش از ۱۰۳ خصلت است، که ممکن است علّتهای زیر ریشهٔ این اختلاف باشد:

الف) راوی اشتباهاً برخی را تکراری بیان کرده باشد.

ب) راوی در شنیدن یا بیان کردن عدد ۱۰۳ اشتباه کرده باشد.

ج) پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در برخی موارد چند صفت را تلفیق فرموده و به صورت یك وصف ارائه کرده باشد.

۲: اوصافی که برای مؤمن شمرده می شود گاهی بیشتر از این مقدار است و گاهی کم تر از این؛ چون هیچکدام از نصوص وارد شده در این باره به منظور حصر حقیقی نیست،بلکه در صدد اهداف مقطعی است. لذا جمع بدون تعارض آنها سهل است.

٣: کسي که جامع همهٔ صفات اعتقادي، اخلاقي و رفتاري باشد از ديگر مؤمنان کاملتر خواهد بود.

۴: مصداق اتم و اكمل همه أين صفات كمال، اهلبيت عصمت و طهارت (عليهم السلام) هستند.



۱ \_ بحار، ح۶۴، ص ۳۱۰.

و أمناء الرّحمن: و امانت داران [خداي] رحمان.

أمناء: امناء جمع امين از ريشهٔ امن است كه به معناى طمأنينهٔ نفسانى و زوال ترس مى آيد امين صفت مشبهه است كه كاهى به معناى مفعول، مانند: قتيل. بنابر اين، امين به معناى مؤتمن و مؤتمن خواهد بود ، ليكن بيشتر موارد در مؤتمن، يعنى معناى مفعولى به كار مى رود. فرق مؤتمن و امين اين است كه مؤتمن به كسى گفته مى شود كه مورد اعتماد و اطمينان ديگران قرار گيرد، هر چند شخص خائنى باشد، امّا امين به كسى گفته مى شود كه وصف امانت در او ثبوت و استقرار پيدا كرده، واقعاً صلاحيت اعتماد و اطمينان ديگران را داشته باشد.

از این رو به کسی که مورد اعتماد و اطمینان است و امانتی راجهت حفظ و نگهداری به وی میسپارند، امین گفته می شود. القابی از قبیل «امین الاسلام» که به صاحب مجمع البیان گفته می شود یا «امین الشریعة»، «امین الدین» و... از آن جهت بر برخی از علما یا شخصیّتهای مهم اجتماعی اطلاق می شود، که مورد آزمونهای حساس قرار گرفتند و هرگز به امّت اسلامی و جامعه بشری خیانت نکرده و نمی کنند. به همین لحاظ، اهالی مکّه قبل از رسالت نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به آن حضرت

من در المال مودان المودان المودان المر منا وران المال عالم عالم مالودان المراز المال مودان المراز المال مودان المراز المال مودان المراز المال المودان

۱ ـ طمأنينة النفس وزوال الخوف (مفردات، «امن»).

۲ \_ مقاییس، ج ۱، ص ۱۳۴، «أمن».

«محمّدامين» مي گفتند.

الرحمن: رحمان همانند رحيم از ريشه رحمت است. تفاوت اين دو اسم در روايت امام صادق (عليهالسلام) اين گونه بيان شده است:

الرحمان، اسم خاص بصفة عامّة؛ و الرحيم، إسم عام بصفة خاصّة ، رحمان اسم خاص خداى سبحان است [و ديگران را غير الله غير الله عام الله

# ائمّه (عليهم السلام) امناي الهي

در این جملهٔ زیارت، ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) به عنوان «اُمناء الرحمان» مطرح شدهاند. امین رحمان بودن هر یك از امامان (علیهمالسلام) این گونه قابل تبیین است:

امانت دارها در معرض دو آسیب هستند:

۱ ـ به سبب محدودیتی که در توانایی و ظرفیت دارند، قدرت پذیرفتن هر امانتی را ندارند، چنان که آسمانها، زمین و کوهها به لحاظ سنگینی و عظمت امانت از تحمل آن ابا ورزیدند؛ (إنا عرضنا الأمانة علی السموات والأرض والجبال فأبیْن أن يحمِلْنها وأشفقْنَ منها).

۲ \_ هراس از خیانت در امانت دارند که مبادا آن را به نحو شایسته، به مقصد نرسانند.

من ندالمال مودان الرائد منادعات عالى عادمان

۱ \_ مجمع البيان، ج۲ \_ ۱، ص٩٤؛ نور الثقلين، ج۱، ص٢٢٥، سورةً حمد، ذيل «بسم الله...».

۲ ـ ما امانت را بر آسمانها و زمین و کوهها عرضه کردیم پس از پذیرش آن سرباز زدند و ترسیدند (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۷۲).

هیچ یك از این دو آسیب، ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) را تهدید نمیكند؛ زیرا اولاً، ظرفیت وجودی آنها به قدری گسترده است كه هر چه از مقام فیض ربوبی تنزل كند، آن ذوات مقدس قدرت تحمل آن را دارند. از این رو واسطهٔ بین واجب تعالی و عالم امكان هستند و هر فیضی كه از غیب تنزل میكند با عبور از مجرای وجودی آن انوار مقدس به سایر موجودات می رسد.

ثانیاً، آن ذوات نورانی، معصوم از هر گناه و مصون از هر خطایی هستند و قصور و تقصیر در ایصال امانت از جانب آنان فرض ندارد.

با توجّه به آنچه گذشت اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) نه تنها در رساندن رحمتهای رحیمیه واسطهٔ فیض میشوند، بلکه در تنزل رحمت رحمانیّهٔ الهی نیز وساطت میکنند.

دشمنان خدا حتّی در دشمنی با خدا از فیض حق تعالی مدد می گیرند و با بهره گیری از نعمتهای الهی و اذن تکوینی پروردگار عالم با او مخالفت و دشمنی می کنند و خداوند حتی در آن حال نیز فیض خود را از آنان قطع نمی کند: «ابن آدم!... و بقوّتی أدیّت إلی فرائضی وبنعمتی قویت علی معصیتی» در عملت المعاصی بقوّتی الّتی جعلت فیك» دشمنان ائمه اطهار (علیهمالسلام) نیز در دشمنی با آن ذوات مقدّس از مجرای وجود آنان فیض خدا را دریافت می کنند و ائمه (علیهمالسلام) حتّی در آن حال از وساطت فیض نسبت به دشمنان خود کوتاهی نمی کنند.

به بیان دیگر: همانطور که دشمنان خدا در حال دشمنی با خدا بر خوان گستردهٔ نعمت الهی نشستهاند، دشمنان ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) نیز در حال عداوت بر سر سفرهٔ

من الملكي عمود المسالي المسالي المسالي عليه المسالي المسالي عليه المسالي المسالي المسالي المسالي المسالي المسالي

۱ ـ با توانی که من به تو داده ام، واجبات مرا ادا میکنی و با نعمتی که من به تو بخشیده ام، توان معصیت مرا پیدا میکنی (بحار، ج۵، ص۵۶). ۲ ـ با توانی که من در تو قرار داده ام معصیت کردی (همان).

وساطت آنان نشسته اند و همان گونه که خدای سبحان برای تکیه زدن بر عرش فرمانروایی عالم با اسم مبارك «رحمان» جلوه می کند، ائمّه (علیهم السلام) نیز برای وساطت در فیض عام و گستردهٔ الهی به عنوان مظهر «رحمان» ظاهر می شوند. تذكّر: البتّه روشن است کسی که امین خدای رحمان است هم در رساندن فیض به مستمندان امانت را رعایت می کند و هم در ارائهٔ نیاز محتاجان و ابلاغ مسئلت سائلان، گر چه ذات اقدس خداوند در هر دو جهت آقرب و آعلم و آقدر است، لیکن در بحث وساطت، ویژگی امین همان است که بیان شد.

اشارات

۱ \_ جایگاه امانت در اسلام

حفظ امانت و ادای آن یکی از توصیدهای اساسی و محوری اسلام است. قرآن کریم می فرماید: اگر کسی شما را امین شمرد، باید امانت را به او برگردانید؛ (فإن أمن بعضکم بعضاً فلیؤد ّ الّذی اؤتمن أمانته) در برخی آیات، خیانت در امانت در کنار خیانت به خدا و رسول ذکر شده است: (لا تخونوا الله والرسول و تخونوا أماناتکم) دخداوند نه تنها ادای امانت و رد آن را لازم دانسته، بلکه تلاش برای حفظ امانت و نگهداری از آن را ضروری شمرده است. از این رو یکی از خصال مؤمنان و غازگزاران واقعی را حفظ امانت و تلاش برای نگهداری آن از هرگونه گزند و آسیب معرفی کرده است: (والذین هم لأماناتهم و عهدهم راعون)".

۱ ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۸۳. ۲ ــ سورهٔ انفال، آیهٔ ۲۷.

٣ \_ سوره مؤمنون، آيه ٨؛ سوره معارج، آيه ٣٢.

در بسیاری از روایات، ملاك تمایز ایمان راستین از ایمان ادعایی، ادای امانت معرفی شده است. پیامبر اكرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود:

آن كس كه امانت دار نيست، اياني ندارد؛ «لا ايان لمن لا أمانة له» '.

## نيز فرمود:

به كثرت نماز، روزه، حج، زكات، كارهاى نيك و طنين نالههاى شبانهٔ افراد نگاه نكنيد، به راستگويى و اداى امانت آنان بنگريد؛ لا تَنظروا إلى كَثْرة صلاتهم وصيامهم وكثرة الحج والزكاة وكثرة المعروف وطنطنتهم باللّيل، أنظروا إلى صِدْق الحديث وأداء الأمانة .

حضرت در حدیث دیگری، ادای امانت را از عوامل خیر دیدن امّت یاد کرد:

لا تزال أُمّتى بخير ما تحابّوا وتهادوا و ادّوا الأمانة واجتنبوا الحرام وقرَوُا الضيف وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإذا لم يفعلوا ذلك ابتلوا بالقحط والسنين ؟؛ تا زمانى كه امّت من يكديگر را دوست بدارند، به همديگر هديه بدهند، اداى امانت كنند، از حرام پرهيز داشته باشند، مهمان را گرامى شمارند، نماز را برپا دارند و زكات بپردازند بر سبيل خير خواهند بود. امّا اگر اين امور را زير پا بگذارند گرفتار قحطى و خشكسالى خواهند شد.

امام صادق (علیهالسلام) در پیامی که برای عبدالله بن ابی یعفور فرستاد، ادای امانت و راستگویی را نردبان ترقی معرفی کرد. ابی کهمس گوید: به امام صادق (علیهالسلام) گفتم: عبد الله بن ابی یعفور به شما سلام میرساند. امام (علیهالسلام) فرمود:

۱ ـ بحار، ج ۷۲. ص ۱۱۶. ۲ ـ همان، ص ۱۰ ـ ح ۱۱۵.

302

سلام بر تو و بر او باد. وقتی او را دیدی سلام مرا به او ابلاغ کن و به او بگو: جعفر بن محمّد به تو می گوید: نگاه کن و ببین که علی (علیه السلام) چگونه و با چه وسیلهای نزد رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) منزلت پیدا کرد، پس تو نیز بدان ملتزم باش. علی (علیه السلام) با دو خصلت صداقت در گفتار و ادای امانت، آن منزلت رفیع را نزد پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) پیدا کرده است؛ أبی کهمس قال: قلت لأبی عبد الله علیه السلام: عبد الله بن أبی یعفور یقر ئك السلام. قال: «وعلیك وعلیه السلام إذا أتیت عبد الله فاقرأه السلام وقل له: إن جعفر بن محمّد یقول لك: انظر ما بلغ به علی علیه السلام عند رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم فالزمه. فإن علیا علیه السلام إنّما بلغ به عند رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم بصدق الحدیث وأداء الأمانة» .

امیر عارفان (علیهالسلام) نیز ادای امانت را یکی از اسباب پیروزی، غلبه و دولتیابی معرفی کرده است: «سیُدالون منکم... وبأدائهم الأمانة إلی صاحبهم وخیانتکم» <sup>۲</sup>.

#### ٢ \_ حق بين المللي

حفظ امانت و ادای آن یکی از حقوق بین المللی اسلام است، که نه ایمان و عدالت شرط آن است، نه کفر و فسق مانع آن ". البته شخص امین در پذیرش امانت، مختار است و میتواند بگوید: از غیر مؤمن، غیر مسلمان، غیر عادل یا... امانت نمی پذیرم، لیکن اگر پذیرفت، خیانت در آن هرگز روا نیست. امانت گذار هر کس که باشد در این جهت فرقی ندارد.

> > ٣ \_ نهايه شيخ طوسي، ص٣٥٥.

از این رو در برخی روایات، ادای امانت فاجر نیز لازم شمرده شده است. امام صادق (علیه السلام) فرمود:

امانت را نسبت به نيك و فاجر ادا كنيد و در آن خيانت نورزيد. اگر پسر ملعون ملجم مرادى كه قاتل اميرالمؤمنين (عليه السلام) بود مرا بر امانتي امين گرداند به وى باز مى گردانم؛ أدّوا الأمانة إلى البرّ والفاجر، فلو أنّ قاتل عليّ عليه السلام ائتمنى على أمانةٍ لأدّيتها إليه .

سید ساجدان و زینت عابدان نیز فرمود:

اگر قاتل پدرم، حسين بن على (عليهماالسلام) شمشيرى كه پدرم را با آن كشته، پيش من امانت بگذارد، به او بر مى گردانم؛ عليكم بأداء الأمانة فوالذي بعث محمداً صلّى الله عليه و آله و سلّم بالحق نبيّاً لو أنّ قاتل أبى الحسين بن علي عليه السلام ائتمنى على السيف الّذى قتله به لأدّيتُه إليه .

تذكّر ۱ \_ منظور امام صادق و امام سجّاد (عليهماالسلام) اين است كه خبث طينت ابن ملجم يا شمر مانع ردّ امانت نمى شود. بنابر اين، اگر ابن ملجم يا شمر ملعون شمشير خود را نزد آنان امانت مى گذاشت و سپس آن را مطالبه مى كرد تا اميرالمؤمنين (عليهالسلام) را شهيد كند، در صورتى كه از نيّت او با خبر بودند، قطعاً به او بر نمى گرداندند. از اين رو مال كافر حربى كه در حال جنگ بالفعل با اسلام و نظام اسلامى است، احترام ندارد و مباح است، هر چند كه امانت باشد. اين قانون، در تمام مرامها و مسلكها پذيرفته شده و مقبول است. استدلال آنها اين است كه نبايد موجبات

من المائن مرود والمنازر منيا درا المائن عادماني الرا

۱ \_ بحار، ج۷۲، ص۱۱۵.

۲ \_ همان، ص۱۴۴.

تقویت دشمن جنگجو و جنگ افروز را فراهم کرد.

۲ \_ اگر امانت گذار ظالمی است که مال غصبی را نزد کسی امانت گذاشت، امین نمی تو ند مال مغصوب را به غاصب برگرداند، بلکه باید آن را به صاحب اصلی بازگرداند؛ زیرا امانت در صورتی احترام دارد که مال خود مستأمِن و امانت گذار باشد، نه مال دیگران لذا هر مالی باید به صاحب اصلی آن برگردانده شود مگر آن که بر جان و مال خود یا جان و مال مؤمنی بترسد که در این صورت چارهای جز بازگرداندن مال مغصوب به غاصب ندارد .

# ٣ \_ محدوده امانت

برخی از افراد گمان میکنند حفظ امانت تنها به این است که اگر کسی مثلاً کتابی را نزد آنها به رسم امانت گذاشت در آن تصرّف غیر مجاز نکنند و هنگام مطالبه به او بر گردانند، در حالی که دایرهٔ امانت با توجّه به شمول آن نسبت به عاریه بسیار وسیع تر از این است. برخی از مصادیق آن که در آیات و روایات آمده، از این قرار است:

۱ ــ اموال و ثروت مردم: «فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤدّ الّذي اؤتمن أمانته» .

٢ ـ پست و مقام. حضرت على (عليهالسلام) به يكى از كارگزاران خود نوشت: «إنّ عَمَلك ليس لك بطُعْمة ولكنّه في عنقك أمانة» ".

٣ \_ اعضا، جوارح و جان: «اللّهم اجعل نفسي أوّل كريمةٍ تنتزعها من كرائمي

۱ \_ نهایهٔ شیخ طوسی، ص۴۳۶.

۲ \_ اگر کسی از شما، دیگری را امین شمر د، آن امین باید امانت را برگر داند (سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۸۳).

٣ ـ كارى كه بر عهدهٔ توست، لقمهٔ چرب و شيرين براى تو نيست، بلكه امانتى در گردن توست (نهج البلاغه، نامهٔ پنجم).

وأوّل وديعة ترتجعها من ودائع نعمك عندي ١٠٠٠.

۴ \_ مجالس و محافل دوستانه: «المجالس بالأمانة وإفشاء سر" أخيك خيانة» ٢.

۵ \_ وحي الهي: «أمين وحيه وخاتم رسله» ".

٤ ـ دين و قرآن: «إنّ الله بعث محمّداً صلّى الله عليه و آله و سلّم نذيراً للعالمين وأميناً على التنزيل» .

و ....

خلاصه هر چیزی که از آن انسان نباشد و به منظور استفادهٔ صحیح از آن و بازگرداندن به صاحب اصلی یا رساندن به دست دیگران در اختیار او قرار داده باشند، عاریه یا امانت است و هر کس به مقتضای شغل و زندگی خود، امانتهای متعدّدی را در اختیار دارد که باید به صاحب اصلی آن برگرداند. به بیان دیگر: تنها ذات اقدس باری تعالی است که امانتدار کسی نیست و گر نه مجموعهٔ نظام هستی امانت دارانی هستند که دیر یا زود باید امانتهایشان را تحویل مالك اصلی بدهند و آن کس که در نهایت از همگان تحویل میگیرد، خدای سبحان است: (إنّا نحن نرث الأرض ومن علیها و الینا یرجعون)<sup>۵</sup>، (لله میراث السماوات والأرض)<sup>۶</sup>.

۱ ـ خدایا! جان مرا اولین نعمت با ارزشی قرار بده که از میان نعمتهایت از من میستانی و نخستین امانتی باشد که بر میگردانی [یعنی قبل از هر چیز جان مرا بستان، نه این که بعد از آن که چشم، گوش و... از من گرفته شد و کور، کر، زمین گیر و... شدم، بمیرم] (نهج البلاغه، خطبهٔ ۲۱۵، بند ۵).

۲ \_ مجالس، امانت است و افشای سرّ برادر مؤمن، خیانت شمرده میشود (بحار، ج۷۴، ص۸۹).

٣ \_ [ييغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم)] امين وحي خدا و خاتم رسولان اوست (نهج البلاغه، خطبهٔ ١٧٣).

۴ ـ خداوند. محمد (صلى الله عليه و آله و سلم) را برانگيخت تا عالميان را انذار كند و امين بر آيات او باشد (نهج البلاغه. خطبهٔ ۲۶).

۵ ـ ما زمین و آنچه بر آن است را ارث می بریم و به سوی ما برمی گردند (سورهٔ مریم، آیهٔ ۴۰).

٤ ـ ميراث آسمانها و زمين از آن خداست (سورهٔ آل عمران، آيهٔ ١٨٠؛ سورهٔ حديد، آيهٔ ١٠).

### ۴ ـ رحمت فراگیر و رحمت خاص

تقسیم رحمت الهی به عام و خاص، برگرفته از آیهٔ کریههٔ (رحمتی وسعت کل شیء فسأکتبها للذین یتّقون ویؤتون الزکوة والذین هم بایاتنا یؤمنون) است؛ زیرا در این آیه خداوند سبحان در جواب موسای کلیم (علیهالسلام) فرمود: رحمت من اختصاص به موجودی معیّن ندارد، بلکه عام است و هر چیزی را فرا می گیرد؛ (وسعت کل شیء). سپس فرمود: آن را برای پرواپیشگان، زکات دهندگان و مؤمنان به آیاتمان مهیا می کنم؛ (فسأکتبها یومنون). بنابراین، خدای سبحان دو رحمت دارد:

۱ ـ رحمت عام، گسترده و فراگیر که حتی غضب را در بر می گیرد و به بیان دیگر غضب پروردگار نیز از این قسم رحمت او ناشی می گردد. مجموعهٔ نظام هستی اعم از جن"، انس، فرشته، جماد و حیوان در سایهٔ این رحمت وسیع خلق شده و روزی می خورند. دنیا و آخرت، بهشت و نعمتهای آن، جهنّم و عذابهای آن را در بر می گیرد. این رحمت که مقابل ندارد، بلکه مقابل آن عدم است رحمت رحمانیه نامیده می شود. سر" این نام گذاری آن است که قرآن کریم برای شمارش رحمتهای گوناگونی که در نظام احسن، وجود دارد با نام مبارك (الرحمن) شروع می کند. این، بدان معناست که رحمت عام و فراگیری که در سورهٔ مبارکهٔ اعراف از آن خبر داده، از برکت ظهور نام مقدّس رحمان است.

۲ ـ رحمت خاص و ویژهای که به پرواپیشگان و مؤمنان وعده داده است: (فسأکتبها للذین یتّقون...). در سورهٔ مبارکهٔ احزاب در بیان یکی از رحمتهای ویژه، میفرماید: او (خدا)کسی است که با فرشتگان خود بر شما درود میفرستد تا



۱ ـ رحمت من هر چیزی را فرا میگیرد و به زودی آن را برای کسانی مقرر میکنم که پرواپیشه کنند، زکات بپردازند و به آیات ما ایمان آورند (سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۸۵۶).

شما را از ظلمتها به نور هدایت کند. آنگاه در پایان آیه استدلال میکند که چون بر مؤمنان «رحیم» است، چنین لطف ویژهای در حق آنان دارد: (هو الّذی یصلّی علیکم وملائکته لیخرجکم من الظلمات إلی النور وکان بالمؤمنین رحیماً). این رحمت به لحاظ محدود بودنش، دارای مقابل است و عنوان «غضب» در مقابل آن قرار دارد.

به بیان دیگر: اگر ذات اقدس الهی با اسم مبارك رحمان جلوه كند زمین و آسمان میآفریند، جنّ، انس، ملك، بهشت و دوزخ خلق میكند، به كافر و مؤمن روزی میرساند، به فاسق و عادل، طالح و صالح توجّه میكند و خلاصه، جمیع موجودات و مخلوقات نظام هستی به بركت آن ظاهر میشوند، امّا اگر با نام مبارك «رحیم» تجلّی كند تنها مؤمنان، صالحان و تقوا پیشگان را مورد عنایت ویژه قرار میدهد.

بنابر این، آنچه نظام هستی را با جمیع متعلّقات مربوط به آن اداره میکند، تجلّی نام مبارك «الرحمن» است. در حقیقت، اسم مبارك رحمان برزخ و واسطه میان ذات باری تعالی و سایر اسما و صفات الهی است که فیض را به صورت اجمال از ذات اقدس حق تعالی میگیرد و به صورت تفصیلی بین اسما و صفات او تقسیم میکند. از این رو فرمود: رحمان بر عرش تکیه زده است؛ (الرحمن علی العرش استوی) .

## ۵ ــ معناي عرش

عرش که در آیاتی چند از قرآن کریم به عنوان محل جلوس و تکیهٔ الهی مطرح شده، کنایه از مُلك، سلطنت و مقام فرمانروایی خدای سبحان بر نظام هستی است، یعنی

من ندالمال عمود اور المال مناوران عن علوها في الرا

<sup>&#</sup>x27; \_ سورهٔ احزاب، آيهٔ ۴۳.

٢ \_ سوره طه، آيه ٥.

همانگونه که پادشاهان و سلاطین اعتباری از مقام سلطنت و حاکمیت خویش بر قام افراد و امور مملکت خود احاطه و سلطه دارند، خالق هستی که سلطان حقیقی و واقعی است نیز، بر قام اجزای عالم حکومت و سلطه دارد و چیزی از محدودهٔ سلطنت، قدرت، علم، تدبیر و زمامداری او خارج نیست. با این تفاوت که سلطهٔ سلاطین اعتباری، به لحاظ محدودیتی که در علم، قدرت و ... دارند، محدود و فرار از سلطنت آنها ممکن بوده، اساس سلطنت و حاکمیت آنان بر اعتبار عقلایی تکیه دارد و بر پایهٔ واقعیت استوار نیست، در حالی که خدای سبحان از سویی دارای علم و قدرت نامحدود است و همهٔ نظام هستی را در از سوی دیگر خالق نظام هستی است. از این جهت سلطنت و حاکمیت او مطلق و نامحدود است و همهٔ نظام هستی را در بر می گیرد؛ (له ملک السموات والأرض) ، چنان که فراتر از سلطنت اعتباری بوده، بر پایههای حقیقت استوار است. در خارج می ماند؛ (وأن الله قد أحاط بکل شیء علماً)".

این احاطه و ادارهٔ گسترده و فراگیر متفرع بر افاضهٔ گسترده و فراگیر است. از این رو در مقام بیان حاکمیت بی مانند الهی با تکیه بر نام مبارك «الله» که هیچ نامی در افاضهٔ فیض به گستردگی آن نبوده و نزدیك ترین اسم به اسم مبارك «الله» است فرمود: (الرحمن علی العرش استوی)\*.

\* \* \*

٠٠٠٠ أبه ٢

۲ \_ مفاتیح الجنان، ص۱۲۸، دعای کمیل.

٣ \_ سورهٔ طلاق، آيهٔ ١٢.

۴ ـ سورهٔ طه، آیهٔ ۵. ذیل جملهٔ «فجعلکم بعرشه محدقین» در این باره، بیشتر بحث خواهیم کرد.

و سلالة النّبيين و صفوة المرسلين و عترة خيرة ربّ العالمين؛

عصارهٔ انبیا، برگزیده و خلاصهٔ رسولان و خاندان برگزیدهٔ پروردگار عالمها.

سلالة از ریشهٔ «سلل» به معنای خروج چیزی از چیز دیگر می آید، چنان که شمشیر از غلاف خارج می شود د. سلاله به چیزی گفته می شود که از چیز دیگری خارج شده باشد د. نطفهٔ انسان را از آن جهت سلاله می گویند که از صلب او خارج می شود د. بدین ترتیب، سلاله به خلاصه و عصارهای گفته می شود که از چیزی گرفته شده باشد .

النبیّین جمع النبی است. قبلاً گذشت که نبی به کسی گفته میشود که اخبار آسمانی را دریافت میکند<sup>۵</sup>. بنابر این، سلالة النبیین به معنای «عصاره و خلاصهٔ انبیا»ست.

صفوة از ريشه ٔ «صفو» است كه دلالت بر خلوص از هر گونه ناخالصي ميكند ً.

١ ـ التَّحَصَّل والخروج من شيء، كَسلَّ السيف من الغمد (التحقيق،ج٥، ص٢١٣ «سلل»).

٢ ــ السلالة اسمً لما يسلّ من الشيء (مجمع البيان، ج ٨ ــ ٧، ص ١٤٠، ذيل آيهُ ١٢، سورةً مؤمنون).

٣ ـ يسمى ماء الرجل سلالةً لانسلاله من صلبه (همان، ص٥١٢. ذيل آيه ٨. سوره سجده).

۴ \_ فالسلالة صفوة الشيء التي يخرج منها (همان، ص ١٤٠).

۵ ـ این، یکی از دو معنای نبی بود. رك: ص ۱۲۰.

ع \_ يدلّ على خلوص من كلّ شوب (مقاييس اللغة، ج٣، ص٢٩٢ «صفو»).

«صفاء» ضد كدورت و خالص شدن از هر شائبهاى است . تصفیه نیز كه به معناى خالص كردن از ناخالصیها می آید از همین ماده است. بدین ترتیب «صفوة» كه گفته شده صاد آن را به فتحه، كسره و ضمّه می توان قراءت كرد به معناى خالص هر چیز است .

المرسلين جمع المرسل از ريشه «رسل» اصطلاحاً به كساني گفته مي شود كه افزون بر دريافت وحي و اخبار آسماني، وظيفهٔ ابلاغ آن را نيز بر عهده دارند، كه در زبان فارسي به «پيامبران» ترجمه مي شود .

خالص کردن هر چیزی یا خلاصه کردن آن در حقیقت نوعی گزینش است. کسی که با شیوهای خاص، عصارهٔ گُل را خارج میکند و خرمنی از گل را در شیشه ای جای می دهد، در حقیقت به نوعی گزینش دست می زند.

هر چند که تصفیه کردن، گاهی با اخراج ناخالصیها و بیگانهها ملازم است چنان که تهیّهٔ عطر از خرمن گُل به همین معناست؛ زیرا بعد از گرفتن عطر و گلاب، سایر اجزای گُل، تفاله است و به زباله دان ریخته می شود. ولی گاهی به معنای گزیده گزینی و انتخاب احسن است، همان طور که انتخاب نهج البلاغه از گلزار سخنان علی بن ابی طالب (علیه السلام) به همت والای سید رضی (رحمه الله) نوعی گزینش بر تر و انتخاب احسن از غیر احسن است، نه انتزاع حَسَن از قبیح و نه به معنای ناخالص و بیگانه بودن سایر کلمات علی بن ابی طالب (علیه السلام).

بدین ترتیب می توان گفت: «صفوة المرسلین» به معنای «گزینش شده و برگزیدهٔ از پیامبران» است و چون سفیران الهی با توجه به عصمتی که دارند، چیزی جز

١ ـ ومن ذلك الصّفاء وهو ضدّ الكدر (همان). فالصفاء هو الخلوص عن الكدورة (التحقيق، «صفو»).
 ٢ ـ صفو الشيء خالصه و الصفوة بالهاء والكسر مثله وحكى التثليث (المصباح المنير، «صفو»).

٣ ـ ر.ك: ص١١٤.

فضایل ندارند، عصاره و برگزیدهٔ آنها در حقیقت به منزلهٔ گلابی است که عطرِ فضایل آن خرمنهای گُل را در خود گردآورده است. به عبارت دیگر: همانگونه که شیشهٔ حاوی عطر را می توان خلاصه و برگزیدهٔ خرمن گل دانست، به اهل بیت وحی و نبوت نیز که صفوة المرسلین اند، می توان گفت شما خلاصهٔ فضایل پیامبران الهی و برگزیدهٔ آنان هستید.

عترت. فیّومی میگوید: عترت انسان همان نسل اوست. سپس با واسطه از ابن اعرابی نقل کرده که اگر فرزند انسان، ذریه و عقبهٔ او از صلبش باشد عترت فی شناسد .

تذکّر: مراد ابن اعرابی این است که: قبیله، گروه، اقربا و بستگان سببی و نسبی، عترت انسان محسوب نمی شوند، مگر آن که از صلب او باشند ً.

خِیَرة. این واژه از ریشهٔ خیر است. تحلیل و بررسی «خیر» پس از این خواهد آمد". آنچه که در اینجا میتوان گفت، این است که برای واژهٔ «خیرة» دو معنا ذکر شده است:

۱ \_ معناى مصدرى كههمان اختيار باشداً. «خيرة» در آيه (و ماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخِيرة من أمرهم) معناست.

۲ ــ معنای وصفی که همان اختیار شده و برگزیده را گویند. «خیرة الله» که در

۱ ــ العترة نسل الانسان. قال الأزهري و روى ثعلب عن ابن الأعرابي أنَّ العترة ولد الرَّجل وذريّته وعقبه من صلبه ولا تعرف العرب من العترة غير ذلك (المصباح المنهر، «عنه»).

۲ ـ در اشارات راجع به اين مطلب بيشتر بحث خواهد شد (ر.ك: ص٣٢٣).

٣ \_ ر.ك: ذيل فقره «إن ذكر الخير كنتم أوله... ».

۴ ـ قال الزجاج: الخيرة التخيير وقال على بن عيسي: الخيرة إرادة اختيار الشيء على غيره (مجمع البيان، مج٨ ـ ٧، ص٥٤٢. ذيل آية ٣٤. سورة احزاب).

۵ ـ هیچ زن و مرد مؤمنی حق ندارد که چون خدا و رسول او به کاری فرمان دهند در کار خود اختیاری داشته باشد (سورهٔ احزاب، آیهٔ ۳۶).

روایات، بر پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) اطلاق شده، به همین معناست . البته خِیْرة وخِیَرَة به یك معناست . معنای موردنظر در این جملهٔ زیارت، معنای دوم است و مصداق آن نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) است.

ربّ. ربوبیت، سوق دادن چیزی به سمت کمال و رفع نقایص از آن است، خواه به تخلیه و برطرف کردن مانع باشد یا به تحلیه و آراستن . بنابر این، ربّ به کسی گفته می شود که اشیا را به سمت کمال و رفع نقایص سوق می دهد و کار و شأن او همین است .

العالمين. اين كلمه جمع «العالَم» است. عالَم همانند عَلَم وعَلامت به ابزار و آلاتي گفته ميشود كه چيزي به واسطهٔ آن دانسته ميشود <sup>۵</sup>. زمخشري ميگويد:

برخى گفتهاند: «عالَم» اسم براى ملائكه، جن و انس است كه از علم برخوردارند؛ اسم لذوي العلم من الملائكة والثقلين أ. در ادامه مي گويد برخي گفتهاند:

هر چه که به وسیلهٔ آن خالق شناخته می شود، عالَم نامیده می شود، خواه از اجسام باشد یا از اعراض؛ و قیل: کلّ ما عُلِم به الخالق من الأجسام والأعراض .

۱ ـ ويقال: هي اسم من تخيرتُ الشيء مثل الطيرة اسم من تطيّر (المصباح المنير. «خير») هي الإسم من قولك: اختاره الله تعالى وفى الحديث: محمّد صلّى الله عليه و آله و سلّم خيرة الله من خلقه (لسان العرب، ج۴. ص۲۶۶؛ صحاح اللغة. «خير»).

٢ ـ لسان العرب، همان.

٣ ــ سوق شيءٍ إلى جهة الكمال ورفع النقايص بالتخلية والتحلية (التحقيق، ج ٢، ص ١٩ «رب»).

۴ \_ همان. براي توضيح بيشتر دربارهٔ معناي ربّ رك: تفسير تسنيم، ج۱، ص ٣٣١. ذيل آيهٔ «الحمد لله ربّ العالمين».

۵\_ فالعَلَم اسم لما يُعلم به... والعالَم والعَلام بمعنى العَلَم (التحقيق، «علم»).

ع ـ کشاف، ج۱، ص۱۰.

٧ \_ همان.

آنگاه اشکال میکند که اگر واژهٔ «عالم» همه چیز را شامل می شود چرا به صورت جمع آمده و به مفرد بسنده نشده است؟ سپس جواب داده که جمع آوردن برای تأکید و مبالغه است تا همهٔ اجناس را شامل شود د افزون بر این، چنان که در علم نحو گفته اند: آمدن الف و لام برسر جمع افادهٔ عموم میکند و این، تأکیدی است بر عمومیتی که زمخشری ادتعا کرده است. بدین ترتیب می توان هر موجودی از موجودات نظام هستی را، عالم نامید؛ زیرا نشانه و آیت خداوند متعال است. پس رب العالمین، کسی است که عهده دار به کمال رساندن تمام موجودات نظام هستی و رفع نقص از آنان است.

تذكّر ۱ \_ با آن كه پيغمبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) خِيرة الرحمان، خِيرة الرحيم، خِيرة الكريم، خِيرة الغفور وبالاتر از همه خيرة الله است، در اينجا تعبير به «خيرة ربّ العالمين» شد تا دلالت كند بر اين كه ربوبيتِ خداى سبحان، چنين گزينشي را اقتضا كرده است.

۲ ـ عدم اختصاص ربوبیت به صنف خاصی از موجودات و گسترش آن به سراسر هستی، یعنی «العالمین» دلالت میکند که این برگزیدهٔ خدا مأموریتی در راستای به کمال رساندن تمام موجودات نظام هستی دارد و اساساً نقش «خلیفة الله» که واسطهٔ بین واجب تعالی و ممکنات است، بهرهمند کردن ماسوی الله از فیض ربوبی حق تعالی است. از این رو از قرآن کریم که برنامهٔ تربیتی و تکاملی برای همگان است به (تنزیل من رب العالمین) تعبیر شده است.

١ ـ فإن قلت: لِمَ جُمِعَ؟ قلت: ليشمل كلّ جنس ممّا سمّي به (كشاف، ج١، ص١٠).

۲ ــ اصطلاحاً مي گويند: تعليق حكم بر وصف، مُشعر به عليت است.

٣ \_ سوره واقعه، آيه ٨٠.

چنان که پیامبران بزرگی همچون نوح، هود، موسی و هارون (علیهمالسلام) خود را (رسول من ربّ العالمین) معرّفی کردهاند.

بنابر این، عترت خیرة رب العالمین، به معنای «فرزندان برگزیدهٔ ربّ العالمین» است و آن برگزیده کسی جز پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیست.

## خلاصه فضايل انسانهاي كامل

اوصاف سه گانه ای که در این بخش برای اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) آمده، به ترتیب اهمیت است؛ زیرا ابتدا به عنوان عصارهٔ انبیا معرفی شدند و سپس به عنوان برگزیدهٔ از مرسلین، که مقامی بالاتر از انبیا دارند و در نهایت به عنوان فرزندان پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) که برترین و بالاترین مخلوق است. بدین ترتیب سلالهٔ انبیا و صفوهٔ مرسلین بودن برای امامت و جانشینی پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) کفایت نمی کند، بلکه عترت خیرة رب العالمین بودن شرط است. در نتیجه لَهٔ بی ها، اموی ها و عباسی ها خارج می شوند؛ زیرا اگر چه آنها نیز از طریق عبد المطلب و عبد مناف (علیهماالسلام) به سلسلهٔ با جلالت انبیا و مرسلین می رسند آ، لیکن عترت خیرة رب العالمین نیستند.

برداشت اولی از این جملات این است که اجداد ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) به انبیا و مرسلین ختم می شود و بسیاری از پیامبران بزرگ الهی در سلسلهٔ اجداد آن ذوات مقدّس هستند.

این مطلب، اگر چه حق است، لیکن به نظر میرسد این جملات به مطلب

١ ـ سورهٔ اعراف، آيهٔ ۶۱ و۶۷ و ۲۰۴؛ سورهٔ شعراء، آيهٔ ۱۶؛ سورهٔ زخرف، آيهٔ ۴۶ (با تفاوت اندك).

۲ ــ البته اینگونه افراد از سلالهٔ انبیا و صفوهٔ مرسلین محسوب نخواهند شد؛ زیرا همانطور که خدای سبحان دربارهٔ فرزند نوح (علیهالسلام) فرمود: او عمل غیر صالحی است که اهل تو شمرده نمی شود؛ «إنّه لیْس من أهْلِك إنّه عملٌ غَیْر صالحی (سورهٔ هود، آیهٔ ۴۶) افراد طالح یاد شده نیز هیچگونه پیوندی با انبیا و مرسلین نداشته و نخواهند داشت، هر چند که به صورت ظاهری از صلب آنان باشند.

مهم تری اشاره دارد، یعنی در راستای تطهیر این سلسلهٔ جلیله است که نه تنها خودشان انسانهای مطهّر و معصومی هستند، بلکه از جهت پدران و اجداد نیز مطهّرند و هیچ مشکلی ندارند. توضیح این که:

صاحبان مناصب مختلف باید دارای شرایط و تواناییهای متناسب با آن باشند، چنان که برخی موانع نیز باید در آنها مفقود باشد. مثلاً کسی که میخواهد رئیس جمهور کشوری شود باید از بینش سیاسی، تدبیر، قدرت برنامهریزی و ادارهٔ کشور، توانایی لازم جسمی و ... برخوردار باشد، همان طور که وجود برخی شرایط دیگر برای رئیس یك اداره، کارخانه، نهاد آموزشی و ... ضرورت دارد.

بر همین اساس در فقه و حقوق اسلامی آمده است: کسی که میخواهد عهدهدار منصب قضا شود افزون بر شرایط عمومی از برخی شرایط اختصاصی نیز باید برخوردار باشد. فقیه نامور امامیه، مرحوم محقق حلّی میگوید:

قاضي بايد از كمال عقل برخوردار باشد؛ و يشترط فيه... و كمال العقل و...'.

شارح كلام او، مرحوم صاحب جواهر مي گويد:

كسى از فقها را مخالف هيچ يك از اين شرايط نيافتم؛ بلا خلاف أجده في شيء منهاً.

بدین ترتیب اگر قاضی، اجمالاً از عقلی که در شرایط عام تکلیف مطرح است، برخوردار باشد، کافی نیست، بلکه کمال عقل شرط است.

همچنین گفتهاند: یکی از شرایط قاضی، حلال زاده بودن است میخان که در

۱ ــ شرايع الاسلام، ج ۴، ص ۶۷؛ جواهر، ج ۴۰، ص ۱۲. ۲ ــ جواهر، ج ۴۰، ص ۱۲. امام جماعت، شاهد بودن در امور مهم'، مرجعیّت تقلید در امور دینی نیز شرط است، لیکن باید توجه داشت که در این موارد، حرام زادگی مانع است، نه آن که احراز حلال زادگی شرط باشد. از این جهت فقیه یزدی (رحمهالله) می گوید: مرجع تقلید نباید از زنا متولد شده باشد؛ وأن لا یکون متولّداً من الزنا آ.

چنان که در بیان شرایط امام جماعت نیز مشابه این تعبیر را به کار برده است؛ وأن لا یکون ابن زناً.

بنابر این، اگر کسی مشهور به حرام زادگی باشد نمی تواند عهدهدار این مناصب شود. امّا احراز حلال زادگی شرط نیست، یعنی ضرورت ندارد که نمازگزار ابتدا دربارهٔ حسب و نسب امام جماعت تحقیق کند و سپس به او اقتدا کند یا قاضی از کسی که میخواهد در امر مهمی شهادت دهد شناسنامه و نسبنامه مطالبه کند. بله، اگر معلوم باشد که کسی از راه نامشروع متولّد شده است، شایستگی منصب امامت جمعه و جماعت، مرجعیّت و شهادت را ندارد. از این جهت گفتهاند: حلال زادگی شرط تصدی امور یاد شده نیست، بلکه حرام زادگی مانع آن است؛ و علی الجملة لیست الطهارة شرطاً للإمامة بل المانع کونه ولد الزنا فالقید المعتبر عدمی لا وجودی ٥.

مهم ترین استدلالی که بر مانعیّت حرام زادگی اقامه شده، این است: حرام زادگی، منقصتی است که شارع مقدّس وجود آن را در قاضی، امام جماعت، مرجع تقلید و سایر کسانی که میخواهند صاحب چنین مناصب معنوی باشند،

۱ حماهی جنع مرس

٢ \_ عروة الوثقى، باب تقليد، مسئله ٢٢.

٣ \_ همان.

۴ \_ همان، باب صلاة، شرايط امام جماعت.

۵ \_ مستند العروة الوثقي، ج۵، قسمت دوم، ص۴۰۱.

نمی پسندد، هر چند فرزند نامشروع، گناهی از این جهت ندارد، لیکن این منقصت موجب محرومیت از تصدی چنین مقامات معنوی و روحانی میگردد <sup>۱</sup>.

جامعهٔ اسلامی نیز، بر خلاف برخی جوامع غیر دینی، فرزند نامشروع بودن را نوعی سرشکستگی می داند و از نزدیك شدن به او و پیروی از او نفرت دارد، در حالی که صاحبان این گونه مناصب معنوی و روحانی باید بر قلبها حکومت کنند. در مقام تشبیه می توان گفت: مَثَل او مَثَل گُلی است که در مزبله بروید. گُلی که در باغ و بوستان می روید با گُلی که در باغ و می می روید، تفاوت بسیار دارد؛ زیرا او لاً، روییدن گل در مزبله، بسیار نادر است. ثانیاً، اگر بروید، همانند گلی که در باغ و بوستان می روید، دماغ پرور نیست. ثانیاً، اگر ذاتاً بوی دماغ پروری داشته باشد، بوی تعفن مزبله، موجب اشئزاز از آن خواهد شد آ.

افزون بر این توجیه عقلی، برخی ادلهٔ نقلی نیز از امامت کردن چنین افرادی در نماز جماعت نهی کرده است. از امام صادق (علیهالسلام) روایت شده است:

پنج گروه نمی توانند در نماز جماعت، امامت کنند، که ولد زنا و مجنون از جملهٔ آنهاست؛ «خمسة لا یؤمّون النّاس علی کلّ حال: وعدّ منهم الجنون وولد الزنا» ".

ناگفته پیداست که طبع جامعه از دیوانه و ولد الزنا متنفّر است، چنان که از افراد

\_ التنقيح في شرح العروة الوثقي، ج١، ص٢٣٤.

۲ ــ امام صادق (علیهالسلام) از پدران خود نقل کرده است که پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به مردم فرمود: از سبزهای که در زبالهدان میروید پروا داشته باشید. گفتند: یا رسول الله! منظور شما از سبزهای که در مزبله میروید، چیست؟ فرمود: منظور، زن زیبارویی است که در خانوادهٔ بد پرورش یافته باشد؛ «ایّاکم وخضراء الدمن. قیل: یا رسول الله! وما خضراء الدمن؟ قال: المرأة الحسناء فی منبت السوء» (بحار، ۱۰۰، ص۲۳۲).

٣ \_ وسائل، ج٨، ص٣٢١، كتاب الصلاة، أبواب صلاة الجماعة، باب ١٤، ح١.

دیگری که در دیگر روایات آمده، نظیر مرتد، شارب الخمر، حدّ شرعی خورده و ... نیز تنفّر دارد.

# عشق و ارادت قلبي، لازمه امامت

همان طور که می دانیم امامت ملکوتی، مقامی نیست که به ریاست مادی و دنیایی ختم شود، بلکه مقامی معنوی است که از ذات اقدس باری تعالی نیابت می کند و خلیفهٔ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) است، سراسر هستی در حوزهٔ ولایت اوست، ملائکه از او فرمان می برند، از او دستور می گیرند و افتخار شاگردی او را دارند و خلاصه امام کسی است که روابط اسمای حسنای الهی را به اذن خدا تنظیم می کند.

چنین کسی قبل از هر چیز به تسخیر قلوب نیاز دارد تا عشق و ارادت قلبی مردم را متوجّه خویش گرداند و بر قلبها حکومت کند، چنان که پیامبران نیز به همین عشق و ارادت نیازدارند. در صلح حدیبیه، عروة بن مسعود ثقفی جهت مذاکرهٔ با رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به لشکرگاه آن حضرت آمد. پس از مدّتی مذاکره، پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) برای وضو گرفتن برخاست. عروة بن مسعود، مشاهدات خویش را از وضوی آن حضرت اینگونه برای قریش بیان کرد:

ای گروه قریش! من کِسرا، قیصر و نجاشی را در مُلك و سلطنتشان مشاهده کردم، لیکن هیچ پادشاهی را در قوم خود، چونان محمّد [(صلی الله علیه و آله و سلم)] در میان اصحابش عزیز و محترم نیافتم؛ زیرا هرگز وضو نگرفت مگر آن که برای ربودن قطرات آب وضوی او بر یك دیگر سبقت می گرفتند. به آب دهان او تبرك می جستند و تارمویی از او نیفتاد مگر آن که آن را برمی گرفتند. ای گروه قریش! گروهی را دیدم که هرگز پیامبرشان را تسلیم حوادث



نخواهند کرد و تا پای جان برای دفاع از او خواهند جنگید. پس تصمیم خود را بگیرید که آیا با او می جنگید یا صلح می کنید '.

زید بن دَثِنَه به دست مشرکان اسیر شد. ابوسفیان و گروهی از مشرکان برای کشتن وی گرد آمدند. ابوسفیان گفت: آیا دوست داری محمّد [(صلی الله علیه و آله و سلم)] نزد ما میبود و گردنش را میزدیم و در مقابل، تو در جمع خانواده و اهل خویش میبودی؟ گفت: به خدا سوگند! دوست ندارم در جمع خانوادهام باشم در حالی که، پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در هر جا که هست به وسیلهٔ خاری آزار ببیند.

آنگاه ابوسفیان گفت:

هرگز ندیدم کسی، دیگری را به اندازهای که اصحاب محمّد[(صلی الله علیه و آله و سلم)] او را دوست میدارند، دوست داشته باشد .

نیز آوردهاند: روزی پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) از مشکی آب خوردند. دهانهٔ آن مشك را بریدند و به قصد تعرك بر دند".

علمای علم کلام گفتهاند:

نه تنها وجود برخى شرايط اثباتى و جذّاب، مانند عصمت، كمال عقل، ذكاوت و... در انبيا ضرورت دارد، بلكه نبود امور نفرت آور نيز لازم است؛ و يجب فى النبى العصمة... وكمال العقل والذكاء والفطنة وقوّة الرأي وعدم السهو وكلّ ما ينفر عنه من دنائة الآباء وعهر الأمهات والفظاظة والغِلْظة والأبنة وشبهها والأكل على

۱ \_ سيره ابن هشام، ج٣، ص٣٢٨.

٢ ـ أسد الغابة، ج٢، ص٣٥٨، ش١٨٣٥، ترجمه زيد بن دثنه؛ بهج الصباغة، ج٢، ص٢٠٠.

٣ \_ بهج الصباغة، ج٢، ص٢٠٠ به نقل از الاستيعاب، ج٤، ص٣٩٥.

الطريق وشبهه'.

نابکاری امر نفرت آوری است که سفیر الهی کاملاً باید از آن مبراً باشد، یعنی نه خود به آن آلوده شود، نه پدر و مادر وحتی همسر وی. از ابن عباس نقل شده است:

دامن همسر هیچ پیامبری به نابکاری آلوده نشد؛ زیرا این شناعت، موجب نفرت از آن پیامبر و الحاق ننگ و عار به او میشود؛ ما زنت امرأةُ نبی ً قط ّ لِما فی ذلك من التنفیر عن الرسول وإلحاق الوصْمة به ً.

از این جهت گفتهاند:

ایمان نیاوردن همسر پیامبر، محال نیست؛ زیرا کفر همسر، نقص و عیب برای پیامبر نیست. امّا نابکاری او محال عادی است؛ زیرا مایهٔ وهن و هتك حرمت شوهرش خواهد بود".

بدین ترتیب کسی که میخواهد بر چنین مسند با عظمتی تکیه بزند، باید معلوم النسب باشد و پیروان او به سلامت و طهارت او از جهت تولد اطمینان داشته باشند. به بیان دیگر: طهارت مولد برای احراز چنین مقامی شرط است. این که امیرالمؤمنین (علیهالسلام) در نامهٔ به معاویه از سیاهیها و تباهیهای دودمان اموی سخنها

۱ ـ کشف المراد، مقصد چهارم، مسألهٔ سوم، ص۳۴۹؛ شرح مقاصد، ج۵، ص۴۱. واجب است که پیامبر از این امور برخوردار باشد: عصمت... کمال عقل، هوش، زیرکی، قدرت اندیشه، اشتباه نکردن و هر چیزی که موجب تنفّر جامعه از او میشود، مانند دون صفتی پدران، نابکاری مادران، درشت خوبی، سنگ دلی، کینه و دشمنی، غذا خوردن در خیابان و....

۲ ــ جوامع الجامع، ج۲. ص ۶۳۰. ذیل آیهٔ ۱۰ سورهٔ تحریم. این سخن با اندکی اختلاف در تفسیر مجمع البیان، ج۱۰ ــ ۹. ص ۴۷۹. ذیل همین آیه آمده است و گرچه به صورت روایت نقل نشده، ولی با توجّه به این که این عبّاس شاگرد مکتب تفسیر امیرالمؤمنین (علیهالسلام) بود، بعید نیست که این جمله را از آن حضرت آموخته باشد. متن کلام این عباس نیز شهادت بر این مدّعا دارد.

۳ \_ همان.

گفت' و سالار شهیدان، ابا عبد الله الحسین (علیهالسلام) از دشمن خود به عنوان نابکار فرزند نابکار نام می برد: «ألا وإنّ الدعيّ ابن الدعيّ قد ركزني بين اثنتين: بين السلّة والذلّة وهيهات منّاالذلّة... " قصد زخم زبان وهتّاكي نداشت، چنانكه امام سجّاد (عليه السلام) نيز با حرام زاده خواندن اطرافيان يزيد: «... لا يقتل الأنبياء وأولادهم إلا أولاد الأدعياء» "قصد فحّاشي نداشت. در مقابل، تعریفهاي ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) از جمله نامهٔ امیرالمؤمنین (علیهالسلام) به معاویه و كلمات امام حسین (علیهالسلام) در طول سفر تا کربلا و تعریفهای امام سجّاد (علیهالسلام) در مسجد جامع شام به انگیزهٔ خودستایی نبود، بلکه برای بیان قابلیّت خویش برای احراز مقام امامت و عدم صلاحیّت گروه مقابل برای دست یازیدن به چنین مقام بلند بود. یعنی مقصود اصلی این ذوات مقدس اولاً، بیان شرط اساسی رهبری امّت اسلامی بود. ثانیاً، این که دودهٔ طاها و ياسين واجد آن شرط مهماند. ثالثاً، اينكه دودمان آكلة الاكباد فاقد اين شرط اساسي اند.

بدین ترتیب جملات سه گانهٔ مورد بحث در واقع در صدد بیان یکی دیگر از شرایط امامت، یعنی طهارت مولد است و این که اهل بیت عصمت و طهارت این شرط را دارا هستند.

١ \_ نهج البلاغه، نامه ٢٨.

۲ ـ نابكار فرزند نابكار مرا بين دو چيز مخيّر كرده است: بين مرگ و ذلت. ما و ذلت؟ هرگز ... (تحف العقول، ص۲۴۱؛ مقتل خوارزمي، ج۲، ص۷، با اندك اختلاف). ٣ ـ پيامبران و فرزندانشان را جز فرزندان افراد نابكار نمىكُشتند (اثبات الوصيّة، ص١٤٥ ـ ع، باب ماجرى في أيّام على بن الحسين عليهما السلام).

۴ ـ نهج البلاغه، نامهٔ ۲۸. على (عليهالسلام) در اين نامه، پس از آن كه از معاويه به عنوان سرگردان در گمراهي و منحرف از حد اعتدال نام مي برد، به انگيزهٔ شكر الهی و یادآوری نعمتهای او به افتخارات خانوادگی خویش، نظیر شهادت حمزه و جعفر طیار اشاره میکند و سپس این گونه دو طایفهٔ هاشمی و اموی را با یك ديگر مقايسه كرده است: «منّا النبيّ و منكم المكذّب، ومنّا أسد الله ومنكم أسد الأحلاف، ومنّا سيّدا شباب أهل الجنّة ومنكم صِبْيَةُ النار ومنّا خير نساء العالمين ومنكم حمّالة الحطب في كثير ممّا لنا وعليكم». (شرح اين جملات را در ص ٢٨٩ حماسه و عرفان مطالعه فرماييد).

#### ۱ \_ معنای عتر ت

شیخ صدوق (رحمهالله) از کتاب «یاقوته» محمد بن عبد الواحد (غلام ابوالعبّاس ثعلب) نقل میکند که ابن اعرابی ده معنا برای عترت ذکر کرده است. آنگاه خود ایشان هر یك از این معانی دهگانه را بر خاندان پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) تطبیق غوده است. معنای اوّلی که نقل کرده، این است: عترت به قطعات بزرگ مشك کفته می شود که در نافه آهو تشکیل می شود؛ العترة قطاع المِسْك الکِبار فی النافجة آ. آنگاه گفته است:

اين، از آن جهت است كه از ميان بني هاشم و جميع فرزندان ابوطالب، ائمّه (عليهم السلام) مثل قطعات بزرگ مشك هستند؛ وذلك أنّ الأئمّة عليهم السلام من بين جميع بني هاشم و من بين جميع وُلد أبي طالب كقِطاع المسك الكِبار في النافجة".

این تطبیق صدوق امّت (رحمهالله) را با بیانی دیگر می توان تلطیف کرد:

۱ ـ ائمّه (عليهم السلام) به منزله قطعات بزرگ مُشك هستند كه در نافه آهو تشكيل مي شود.

٢ \_ ولايت كليه الهيه، بسان همان نافه آهوست كه محلّ تكوّن اين مُشكهاي خوشبو است.

۳ ـ قرار گرفتن قطعات مشك در نافهٔ آهو همانند قرار گرفتن چند تكه سنگ و كلوخ در داخل يك ظرف نيست كه ارتباط و اتصالى با يك ديگر ارتباط دارند،

۱ ـ به ضمّ ميم و كسر آن هر دو صحيح است. ۲ ـ معانى الأخبار، ص ۹۱، باب معنى الثقلين والعترة. ۳ ـ همان، ص۹۲. چنان که مجموع آنها به وسیلهٔ همین مویرگها با نافه مرتبطاند و به سبب اتصال به نافه، تکوّن و رشد پیدا میکنند. ائمهٔ اظهار (علیهمالسلام) با رشتههای ولایت با یك دیگر، با نبی اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) و با ولایت کلیهٔ الهیه در ارتباطاند و با همین اتصال و ارتباط، تکوّن و تکامل پیدا میکنند و به آن مقامات میرسند.

۲ ـ نکاتی چند

١ \_ آنچه زيباست تشبيه مشك به ولايت است، نه تنظير ولايت به مشك.

گفتم که مشك ناب است آن جعد زلف تو \*\*\* گفت: به بوی و رنگ عزیز ست مشك ناب ا

۲ فاقد ولایت، اگر دعوای مشکی کند، ادعای او بی بینه است؛ زیرا ولایت، روح و معنای انسانیت است و فاقد معنا از لفظ ِ تهی خبر می دهد.

مشك باشد لفظ و معنا، بوي او \*\*\* مشك يي بو، اي يسر خاكستر است

بی تردید باید از مشك فروشان خاكستر ده و مشك نمایان پشك فروش جدّاً پرهیز كرد.

مشك نادانان مبوى، خمر نادانان مخور \*\*\* كاندرين عالم، زجاهل عَطْري و خمّار نيست "

۳ \_ معطّر بودن اُسْرهٔ ولایت برای تغذیهٔ شامّهٔ مردم ولایت مدار است؛ زیرا بهترین غذا برای حسّ بویایی همانا استشمام رایحهٔ دل انگیز است. همان طورکه حسّ بویایی ظاهری را آهوی تَتار با مِشك ختن تأمین میکند، شامّهٔ عقلی و باطنی را ولایت نبوی (صلی الله علیه و آله و سلم) وا مامت علوی (علیه السلام) تضمین می نماید. باید از بسته بودن بینی و زکام

من المال عمود المنار منا المال عمود المنارك

۱ \_ عنصري.

٢ \_ ناصر خسرو.

٣ \_ همان.

شدن مصون ماند و جویا، بویا و پویا بود تا معلوم شود که نسیم حامل رایحهٔ دلپذیر از کدام کوی می آید و بدون معارضه با آن و با پرهیز از هرگونه اعتراض بر آن در معرض وی قرار گرفت و آن را استشمام نمود و لذت برد.

مشك را بيهوده حق خوش دم نكرد \*\*\*\* بهر حسّ كرد او پي اَحْشَم نكرد ا

۴: عقل خدا داد برای تمایز رخد دهای متشابه روزگار است همانطور که باصره چنین رسالتی دارد که راه مستقیم را از کژ
 راهه تمیز دهد. کور ظاهر از تفکیك راه و چاه عاجز است و کور باطن از تمیز چاه و جاه راجل و ناتوان. لذا نعل را به جای لعل می گیرد و خرمهره را فیروزه می انگارد و مشك علوی را با پشك اَمَوی اشتباه می کند.

ورنه پُشك و مُشك پیش اخشمی \*\*\* هر دو یكسان است چون نبود شَمی آه آه از دست صرافان گوهر ناشناس \*\*\* هر زمان خرمهره را با دُرّ برابر میكنند

گر چه مرغزار تتار و مرتع خُتن \*\*\*\* سنبل سبز چشم نواز فراوان دارد

غَزال ختن از سنبل تتار اغتذا می کند، لیکن هر چه به چنین آهویی نسب نامه داشته باشد معطّر نیست و هر چه به چنین غزالی شناسنامه بگیرد خوش بو نیست. لذا پشك آهوی ختن به صرف ختنی بودن همسان مشك غزال تتار نخواهد بود. ای کاش و صد ای ای کاش تاریخ می فهمید، ای کاش نظام طبیعت درست درك می کرد. ای کاش امت اسلامی خردورز بود. ای کاش و صد ای کاش صرف قرشی بودن، محض حجازی بودن، مجرد انتساب به دوده و اُسْره اصلی رسول گرامی (صلی الله علیه و آله و سلم) عامل اشتباه نمی شد، سقیفه ورزان، بین مشك ولایت و پشك عداوت فرق می گذاشتند و شامّهٔ جامعه بشری را تا هم اکنون معطر می کردند، به امید ظهور نافهٔ ملکوتی فاطمه (عجالله فرجه).

als als als

من ندالمال عمود اونرار سياد المالئ علوصالي الر

۱ ـ مثنوی معنوی، دفتر اول. بیت ۲۳۸۵. آخشَم: آن که بوی بد و خوب را در نمی یابد (فرهنگ معین). ۲ ـ همان. دفتر چهارم. بیت ۲۴۶۵. پشك و پُشك: سرگین حیوانات (فرهنگ معین). و رحمة الله و بركاته؛ و رحمت و بركات او بر شما باد.

در شرح فقرهٔ «ومعدن الرحمة» به معنای رحمت اشاره شد'.

«برکات» جمع برکت از ریشهٔ بَرْكْ (بر وزن بَرگ) است. برك به سینهٔ شتر گفته می شود و بَرَكَالبعیر، یعنی شتر سینهاش را به زمین زد. کرك سینهٔ شتر را بَرَك و پارچهٔ تهیه شده از آن را بَرَكی میگویند. از این کلمه به تدریج معنای دوام، بقا و عدم زوال فهمیده شد. لذا به محلی که آب در آن جمع می شود و برای مدتی طولانی باقی می ماند «برکه» گفته می شود. «برکت» به نما و زیادهای گفته می شود که دارای دوام و بقاست. «تبریك» دعای به برکت است، یعنی دعا برای ثبات و بقای نعمت ۲

این دو کلمه عطف بر «السّلام» است در نتیجه معنای مجموع جمله چنین است: سلام و رحمت و برکات خداوند بر شما باد. با جملهٔ «السلام عليكم» سلامت قلب و بينقص و عيب بودن آن طلب مي شود، ليكن سلامت و بينقصي قلب، هدف نيست؛ زيرا اولاً، اين قلبها ظرف است و مهترين ظرف آن است كه وسعت و ظرفيتش بيشتر باشد؛ «إن هذه القلوب أوعية

٢ ـ أصل البرك صدر البعير وإن استعمل في غيره ويقال له بركةٌ وبَرَك البعير ألقى بَركه واعتبُر منه معنى اللزوم... وسمّي مَحبس الماء بركةً والبركة ثبوت الخير الإلهي في الشيء... (ر.ك: مفردات، ص١١٩؛ العين، «برك»).

# فخيرها أوعاها".

ثانیاً، ارزش ظرف سالمِ خالیِ هر چند که از سلامت کامل برخوردار باشد و هیچگونه شکستگی ظاهری و آلودگی نداشته باشد تنها در حد ظرف بودن و استعداد و قدرت نگهداری از مظروف و محتوای با ارزش داشتن، است، نه بیشتر از آن. بنابر این، تمام هنر قلب سالم این است که عیب ندارد و میتواند حاوی افاضات الهی باشد اما درجهت کمالجویی و ترقی طلبی گامی برنداشته است؛ چون کمال و تعالی قلب به این است که افزون بر سلامت، مظروف با ارزشی هم در آن وجود داشته باشد و هر چه که آن مظروف، با ارزش تر و زیباتر باشد قلب را با ارزش تر و زیباتر میکند.

این که بعد از «السلام علیکم» جملهٔ «ورحمة الله وبرکاته» را اضافه می کنیم برای آن است که می خواهیم بعد از طلب سلامتی برای قلب، مظروف با ارزشی نیز برای آن طلب کنیم؛ تا هم ظرف، ظرف خوبی باشد و هم مظروف، مظروف با ارزشی. این مظروف، همان رحمت ویژه و برکات خاصهٔ الهی است. از این رو در این زیارت بعد از هر پنج مرتبه سلام، که در هر مرتبه به یك سلسله از صفات و کمالات ائمه (علیهمالسلام) اشاره می کنیم، جملهٔ «ورحمة الله وبرکاته» را نیز اضافه می کنیم.

تذکر همان گونه که اشاره شد، رحمت مطلوب در اینجا، رحمت خاصه است؛ زیرا رحمت عامهٔ الهی شامل همهٔ موجودات میشود: (رحمتی وسعت کل شیء) و نیازی به طلب این قسم از رحمت نیست.

تذکر از بحث لغوی استفاده می شود که در طلب برکات نه تنها افزایش و زیادی نعمت، مطلوب است بلکه دوام و بقای آن نیز طلب می شود.

من ندالمال مروان الرائد منادرا في عادمان

١ \_ نهج البلاغه، حكمت ١٤٧.

٢ \_ سوره اعراف، آيه 108.

## پاسخ نیکوتر به نیکی

یکی از توصیههای اخلاقی دین مقدس اسلام این است که احسان و نیکی دیگران، بدون پاسخ نماند. کسی که در حق او نیکی شد باید تلاشش، جبران آن نیکی باشد و در صورت امکان، افزون تر از اصل نیکی پاسخ دهد': (وإذا حُییتم بتحیّه فحیّوا بأحسن منها أو ردّوها) ۲. چنانکه قبلاً اشاره شد تحیت، معنای عام و گستردهای دارد که سلام کردن یکی از مصادیق آن است، در روایات نیز، آن امر کلی بر این مصداق تطبیق شده است. ردّ سلام به این است که مانند همان جملهٔ سلام کننده، تکرار شود اما جواب احسن این است که انسان چیزی هم بر آن اضافه کند، مثلاً در جواب «السلام علیکم»، بگوید: «السلام علیکم ورحمة الله وبرکاته». بگوید: «السلام علیکم ورحمة الله» و در جواب «السلام علیکم ورحمة الله»، بگوید: «السلام علیکم ورحمة الله وبرکاته».

اگر چه فرمودهاند: «السلام عليكم» ده حسنه، «السلام عليكم ورحمة الله»

۱ ـ البته به بعضی از احسانها حتماً باید پاسخ داد و انتظار پاسخ داشتن نیکیکننده یا انتظار نداشتن او فرقی در این ضرورت و لزوم ندارد، مثل جواب سلام. اما در احسانهایی که جواب آن وجوب شرعی ندارد و احسانکننده نیز انتظار پاسخ ندارد، خوب است بی پاسخ نماند. چنان که موسی (علیهالسلام) در کمك به دختران شعیب (علیهالسلام) به فکر پاداش افتاد و با فراخواندن او به خانهٔ خود اجر و مزد کار نیکش را داد (سورهٔ قصص، آیات ۲۳ به بعد).

۲ ـ سورهٔ نساء، آیهٔ ۸۶.

٣ \_ مجمع البيان، ج ٢ \_ ٣، ص ١٣١، ذيل آية ٨٤ سورة نساء.

بیست حسنه و «السلام علیکم ورحمة الله وبرکاته» سی حسنه دارد ولی به سلامکننده توصیه شده است به گونهای سلام کند که برای جواب دهنده تحیت اضافه امکان داشته باشد.

شخصي بر رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) وارد شد و گفت: «السلام عليك». حضرت جواب داد: «وعليك السلام ورحمة الله». دومي وارد شد و گفت: «السلام عليك ورحمة الله» آن حضرت در جواب گفت: «وعليك السلام ورحمة الله وبركاته». سومي وارد شد و گفت: «السلام عليك ورحمة الله وبركاته». حضرت جواب داد: «وعليك السلام ورحمة الله وبركاته» . بعضى از حاضران به آن حضرت گفتند: يا رسول الله! چطور در جواب نفر اول و دوم چيزي اضافه كرديد اما برای نفر سوم چیزی اضافه نکردید؟ حضرت رسول (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: چون او چیزی برای ما باقی نگذاشت".

\* \* \*

١ \_ اصول كافي، ج٢، ص٤٤٥.

۲ ـ در بعضی از نقلها آمده است که آن حضرت فرمودند: «وعلیك» که از جهت معنا تفاوتی با آنچه در متن آمده. ندارد.

٣ \_ مجمع البيان، ج ٢ \_ ٣، ص ١٣١، ذيل آية ٨٤ سورة نساء.

السلام على ائمة الهدى؛ سلام بر امامان هدايت.

بحثهای مربوط به «سلام» در ص ۸۹ گذشت. نکتهٔ قابل تذکّر در اینجا این است که سلام مطلق، ذات اقدس باری تعالی است: (السّلام المؤمن) . هرگونه سلام که به غیر خداوند نسبت داده می شود از او نشأت می گیرد، سپس به دیگران می رسد و در نهایت، مانند همهٔ کمالهای وجودی دیگر به او بر می گردد: «اللّهم أنت السّلام ومنك السّلام ولك السّلام وإليك يعود السّلام» . بنابر این، اگر دیگران بهرهای از آن دارند همان مقداری است که از فیض الهی دریافت کردهاند. از این رو با استفاده از حرف «علی» این تحیّت ویژه را برای هر کس که بخواهیم از خداوند طلب می کنیم، مانند: (سلام علی ایراهیم) ، سلام علی ، سلام علی ، سلام علی ...، در حالی که هرگز گفته نمی شود: سلام علی الله.

این تعبیرها نشان میدهد هر کس که برای او طلب تحیّت میکنیم مخلوق الهی بوده، محتاج فیض اوست. بنابر این، زیارت ائمه طاهرین (علیهمالسلام) با کلمهای شروع میشود که شائبهٔ هرگونه غلو ّرا دربارهٔ آن ذوات مقدّس برطرف میکند، چنان که

١ \_ سوره حشر، آيه ٢٣.

۲ ـ من لايحضره الفقيه، ج۱، ص ۳۲۱ (شرح اين دعا را در ص ۹۰ مطالعه فرماييد).

٣ \_ سوره صافات، آيه ١٠٩.

جملهٔ «ورحمة الله وبركاته» كه مكمّل و متمّم اين تحيّت است نيز همين مطلب را افاده ميكند.

«ائمّه» جمع امام است، امام از ریشهٔ «أمم» میآید. هر چه که مورد قصد و توجّه باشد اُمّ نامیده میشود<sup>۱</sup>. لذا گفتهاند: هر کس که مورد اقتدا باشد و در کارها جلو انداخته شود، امام است٬

«هدی» و هدایت که در مقابل ضلال و ضلالت است، به معنای بیان راه رشد و دلالت و راهنمایی کردن به چیزی می آید".

#### امامان نور و ظلمت

با توجه به معنایی که در لغت برای واژهٔ امام و امامت بیان شد، می توان گفت: با اختلاف موارد، جهات، اعتبارات، توجه کنندگان و... استعمال لفظ امام محتلف می گردد ٔ. از این جهت پیامبر، امام امت است، همان طور که خلیفه، امام رعیت و قرآن، امام مسلمانان است... منابر این، امام بودن اختصاص به انسان ندارد، بلکه غیر انسان (مانند قرآن و...) نیز می تواند امام باشد. چنان که خود قرآن کریم، عنوان امام را بر جادهای که بزرگ راه مواصلاتی مکه به شام بود و دو شهر قوم لوط و اصحاب الأیکه در مسیر آن قرارداشت، اطلاق کرده است: (وإنَّهما لبإمام

١ ـ ما يكون مورداً للقصد والتوجّه (التحقيق، «أمَّ»).

٢ ـ كلّ من اقتُديَ به وقدّم في الأُمور فهو إمام (العين. «أمم»). إمام... أُطلق على ما يتوجّه إليه ويقصد (التحقيق. «أم»).

۳ ـ بيان طريق الرشد والتمكن من الوصول إلى الشيء. أي دلالته إليه (التحقيق، «هدى»). به تصريح فيّومى در لغت اهل حجاز «هدى» بدون حرف جرّ، متعدّى الحرف (المصباح المنير، «هدى»).
 است اما در لغات ديگر با حرف، متعدى ميشود؛ هذه لغة الحجاز و لغة غيرهم يتعدّى بالحرف (المصباح المنير، «هدى»).

۴ \_ و يختلف الإمام باختلاف الموارد والقاصدين والمتوجهين والجهات والإعتبارات (التحقيق، «أم»).

۵ ـ والنبيّ (صلى الله عليه و آله و سلم) إمام الأُمّة، والخليفة إمام الرعيّة... والقرآن إمام المسلمين... (العين، «أمم»).

مُبين) . همان گونه که اختصاص به رهبران هدايت شدگان و رهيافتگان ندارد، بلکه پيشوايان ضلالت و گمراهي نيز امام، به معناي رهبر تبهکاران هستند <sup>۲</sup>: (فقاتلوا أئمّة الکفر)، <sup>۳</sup> (وجعلناهم أئمّةً يَدْعون إلى النّار) .

امام صادق از پدر خود، امام باقر (علیهماالسلام) نقل کرده که با استشهاد به این آیه و آیهای دیگر فرمود:

امام در کتاب خدا دو قسم است: امام عدل و امام ظلم. خدای تعالی می فرماید: (وجعلناهم أئمّةً یهْدون بأمرنا) مین از میان آنان امامانی قرار دادیم که به امر ما هدایت می کنند، امر خدا و حکم او را بر امر و حکم خود و مردم مقدّم می دارند. در مقابل فرمود: (وجعلناهم أئمّةً یدعون إلی النّار) اینها امر و حکم خود و امر و حکم مردم را بر امر و حکم خدا مقدّم می دارند و بر خلاف آنچه در کتاب خدا وجوددارد، مطابق هوای نفس خودشان حکم می کنند؛ الأئمّة فی کتاب الله إمامان: امام عدل و إمام جوْد. قال الله: (وجعلناهم أئمّةً یه دون بأمرنا) لا بأمر النّاس یقدّمون أمر الله قبل أمرهم وحکم الله قبل حکمهم. قال: (وجعلناهم أئمّةً یدعون إلی النار) یقدّمون أمر الله وحکمهم قبل حکم الله

١ \_ سورهٔ حجر، آيهٔ ٧٩.

٢ ــ والإمام المؤتمّ به إنساناً كان يُقتدى بقوله أو فعله أو كتاباً أو غير ذلك مُحِقّاً كان أو مُبطِلاً (مفردات، «أمَّ»).

٣ \_ پس با سران كفر، نبرد كنيد (سورهٔ توبه، آيهٔ ١٢).

۴ ـ و آنان را پیشوایانی قرار دادیم که به سمت آتش فرا میخوانند (سورهٔ قصص، آیهٔ ۴۱).

۵ ـ و آنان را پیشوایانی قراردادیم که به امر ما هدایت می کنند (سورهٔ انبیاء، آیهٔ ۷۳).

٤ ـ و آنان را پیشوایانی قراردادیم که به سوی آتش دعوت میکنند (سورهٔ قصص، آیهٔ ۴۱).

ويأخذون بأهوائهم خلافاً لما في كتاب الله .

طبق این حدیث معیار عادل یا جائر بودن امام، حکم راندن بر اساس کتاب خدا یا مطابق هوای نفس و تمنّیات حیوانی و شیطانی است. البته بیشترین استعمال این کلمه در قرآن کریم مربوط به پیشوایان نور و رهبران الهی است.

## امامت در علم کلام

آنچه گذشت معنای لغوی واژهٔ «امامت» بود، لیکن در اصطلاح علم کلام، امامت معنایی خاص دارد که همان ریاست عامّه و همگانی شخصی معیّن بر امور دینی و دنیایی مردم است . برخی قید «خلافة عن النبی صلّی الله علیه و آله و سلّم» و برخی دیگر قید «بحق الإصالة» را بر این تعریف اضافه کردهاند، لیکن نیازی به این دو افزوده نیست .

#### اقسام هدایت

هدایت، اقسام گونه گون دارد: گاهی تکوینی است و در امر مادی صورت میپذیرد، مانند: (ألقی فی الأرض رواسی أن تمید بکم و أنهاراً و سبلاً لعلّکم تهتدون)<sup>۵</sup> و گاهی تکوینی و تشریعی است و در امر معنوی تحقق پیدا میکند،

۱ \_ بحار، ج ۲۴، ص۱۵۶ به نقل از تفسير قمي، ج۲، ص۱۷۱، ذيل سورهٔ سجده، آيهٔ ۲۴.

٢ ـ رياسة عامّة في أمور الدين والدنيا لشخص انساني (باب حادي عشر، ص ٤٠؛ نيز رك: شرح المواقف، ج٨. ص٣٤٥).

٣ ـ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٣٢.

۴ \_ ر.ك: باب حادي عشر، ص ۴۰.

۵ ـ در زمین کوههایی مستحکم افکند تا شما را نلغزاند و نهرها و راههایی [قرارداد] تا راه خود را پیدا کنید (سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۵).

مانند: (جعلناهم أئمّة يهدون بأمرنا)'. چنان كه گاهى راهنمايى به سوى خير است، مانند هر دو مورد قبلى و گاهى به سوى شرّ، مانند: (كُتب عليه أنّه من تولاه فأنّه يضلّه ويهديه إلى عذاب السّعير)'. ليكن آنگاه كه به خدا نسبت داده مى شود جز به امور خير نخواهد بود.

نیز، گاهی به معنای نشان دادن راه می آید، مانند: (هدی ً للناس) و گاهی به معنای ایصال و رساندن به مطلوب و مقصود استعمال می شود، مانند: (یهدی الله لنوره من یشاء) أ. هدایت به معنای نشان دادن راه، اختصاص به مؤمن ندارد و خدا در این قسم از هدایت، گروه خاصی را اراده نکرده است، بلکه پیامبران را برای راهنمایی تمام انسانها فرستاده است، اما هدایت به معنای ایصال به مطلوب، اختصاص به عده ای خاص دارد و خدا دربارهٔ آنها بر اساس مصلحتی که به هر دلیل وجوددارد اراده ای خاص کرده است.

همچنین هدایت گاهی خصوص تکوینی است، مانند: (الّذی أعطی کلّ شیء ٍ خَلْقه ثمّ هدی) و گاهی خصوص تشریعی است، مثل: (إنّا هدیناه السّبیل إمّا شاکراً وإمّا کفوراً) .

همانطور که گفته شد واژهٔ امام، مطلق است و بر هر یك از پیشوایان نور و پیشروان ظلمت اطلاق میشود. از این رو در این جملهٔ زیارت، با وصف «الهدی»

١ \_ سورهٔ انبيا، آيه ٧٣.

۲ ـ بر او (شیطان) نوشته و مقرر شد که هر کس وی را سرپرست خودگیرد او را گمراه کند و به سوی آتش فروزان هدایتش کند (سورهٔ حج، آیهٔ ۴).

٣ ـ سورهٔ بقره، آيهٔ ١٨٥. 📗

۴ ـ خدا هرکس را که بخواهد به نور خود هدایت میکند (سورهٔ نور، آیهٔ ۳۵).

۵ ـ [پروردگار ما]کسی است که به هر چیزی خلقت درخور وی را عطاکرده و سپس هدایتش نموده است (سورهٔ طه، آیهٔ ۵۰).

٤ ـ ما راه را به وى نمايانديم يا شاكر مىشود يا كفر مىورزد (سورهٔ انسان، آيهٔ ٣).

مشخص كرده كه اهل بيت عصمت و طهارت (عليهمالسلام) پيشوايان نور هستند.

## دروازههای هدایت

چنان که بارها اشاره شد برای یافتن هدایت جز به سراغ خانهٔ اهل بیت (علیهمالسلام) نمی توان رفت. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود:

در میان شما دو گوهر گران بها به یادگار گذاشته ام کتاب خدا، که یك طرف آن به دست من و طرف دیگر آن به دست شماست و دیگری عترت من هستند؛ پس از آنان بپرسید و به سراغ غیر آنها نروید که گمراه خواهید شد؛ إنّی تارك فیكم الثقلین: کتاب الله وعترتی، طرفه بیدی وطرفه بأیدیکم، فاسألوهم ولا تسألوا غیرهم فتضلوا در بیان دیگری از آن حضرت (صلی الله علیه و آله و سلم) رسیده است: ای مسلمانان! به مخالفت با علی برنخیزید که گمراه می گردید؛ یامعشر المسلمین! لا تخالفوا علیاً فتضلوا در الله و سلم) رسیده است: ای مسلمانان! به مخالفت با علی برنخیزید که گمراه می گردید؛ یامعشر المسلمین! لا تخالفوا علیاً فتضلوا در الله و سلم)

# خودستایی در سخنان ائمه (علیهمالسلام)

ائمه (علیهمالسلام) در پارهای از روایات، به تعریف و تمجید خود پرداختهاند، چنان که از علی (علیهالسلام) رسیده است: قبل از آن که مرا از دست دهید، هر چه میخواهید از من بپرسید؛ زیرا من خزینهٔ رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) هستم. از من بپرسید که من چشم فتنه را درآوردم. از کسی بپرسید که علم بلایا، منایا، وصایا و فصل



۱ \_ بحار، ح۳۷، ص۱۶۸.

۲ \_ همان، ج۲۲، ص۴۹۹.

الخطاب نزد اوست. از من بپرسید که بی تردید رئیس مؤمنان من هستم...؛ سلونی قبل أن تفقدونی فأنا عیبة رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم سلونی فأنا فقأت عین الفتنة بباطنها وظاهرها، سلوا مَن عِنده علم البلایا والمنایا والوصایا وفصل الخطاب، سلونی فأنا یعسوب المؤمنین حقّاً...\.

و دهها نمونهٔ دیگری که از آن حضرت یا سایر امامان (علیهمالسلام) رسیده است.

این تعریفها بخشی از هدایت مردم به صراط حق است؛ زیرا پیشوایان نور نه تنها باید به تبیین معارف کلی الهی، احکام شریعت، اصول اخلاق و حقایق مکتب بپردازند، بلکه باید سالکان طریق هدایت، راهیان سبیل معرفت و واصلان کوی حقیقت را معرفی کنند تا الگوی عملی برای حق جویان و حقیقت طلبان باشند. از این رو معرفی کردن خود، بخشی از وظیفهٔ هدایتی آن پیشوایان نور است وگرنه هیچگونه انگیزهٔ خودستایی که اصطلاحاً تزکیهٔ نفس گفته میشود و با مقام منبع عصمت تضاد دارد در آنان وجود ندارد. شاهدش آن است که وقتی ابن کواء در مجلس حضرت علی (علیهالسلام) برخاست و به آن حضرت گفت: از خود برایم بگو، در جواب او فرمود:

وای بر تو! آیا میخواهی که من تزکیهٔ نفس خویش کنم ، در حالی که خدای متعال از این کار، یعنی خودستایی کردن نهی کرده است؟

۱ \_ بحار، ج۲۶، ص۱۵۲.

۲ ـ نیاز به توضیح ندارد که تزکیهٔ نفس در این اصطلاح که به معنای خود ستایی و برگرفته از آیهٔ شریفهٔ «فلا تزکّوا أنفسکم» (نجم، ۳۲) است با تزکیهای که در علم اخلاق مطرح است و قرآن کریم آن را مایهٔ فلاح و رستگاری میداند: «قد أفلح من زکّیها» (شمس، تفاوت دارد؛ زیرا مرجع تزکیهٔ ممدوح خودستانی است و بازگشت تزکیهٔ مذموم به خودستایی است.

با این حال اشارهای به فضیلتی از فضایل خود کرد تا حقیقت برای ابن کواء و دیگران روشن شود و نیز بدانند ادعای آن حضرت که فرمود: هر چه میخواهید از من بپرسید بی اساس نبوده است، بلکه از پیامبر خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) ابوابی از علوم را فراگرفته است. لذا فرمود:

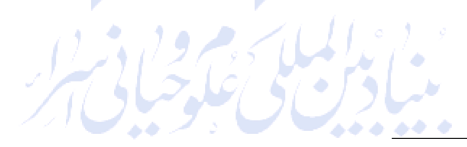
وقتى از رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) مى پرسيدم، جوابم را مى داد و آنگاه كه سكوت مى كردم او آغاز به سخن مى كرد. در قلب من علم فراوانى موج مى زند و ما اهل بيت با كسى مقايسه نمى شويم؛ فقام ابن الكواء إلى أميرالمؤمنين وهو يخطب الناس فقال: يا أميرالمؤمنين أخبرنى عن نفسك. فقال عليه السلام: «ويلك أتريد أن أُزكّي نفسي وقد نهى الله عن ذلك؟ مع أنّي كنتُ إذا سألتُ رسولَ الله صلّى الله عليه و آله و سلّم أعطانى وإذا سكتُ ابتدأنى وبين الجَوانِح منّي علم جمّ ونحن أهل البيت لانقاس بأحد» .

بنابر این، چنین معرفی هایی در حقیقت معرفی عَلَمهای تقوا و منارههای هدایت است.

اشارات

۱ \_ امامت، قلّهٔ بینظیر برتری

ستیغ معنویت، اوج عظمت و رفیع ترین مقام در فرهنگ اسلام، امامت است. عالم آل محمّد (صلی الله علیه و آله و سلم)، ثامن الحجج، حضرت علی بن موسی الرضا (علیهالسلام) در جامع مرو امامت و امام را این گونه معرّفی کرد:



۱ ـ بحار، ج۲۶، ص۱۵۲.

... امامت، منزلت انبیا و ارث اوصیاست. امامت، خلافت خدای عزوجل، خلافت رسول، مقام امیرالمؤمنین ومیراث امام حسن و امام حسین (علیهمالسلام) است. امامت، زمام دین، نظام مسلمین، صلاح دین و عزّت مؤمنان است. امامت، ریشهٔ رشد یابندهٔ اسلام و شاخهٔ بالندهٔ آن است.

به وسیلهٔ امام (علیهالسلام) نماز، روزه، حج و جهاد تمام می گردد، فی و صدقات جمع می شود و احکام و حدود اجرا گردیده، مرزها محفوظ می ماند. امام، حلال خدا را حلال، حرام او را حرام، حدود الهی را اجرا و از دین خدا دفاع می کند و با حکمت، موعظت و حجت بالغه به راه پروردگار فرا می خواند. امام، آفتاب عالم تاب است و در افقی قرار دارد که دستها به وی نمی رسد و چشمها حقیقتش را درك نمی کند. امام، ماه منور، چراغ روشن، نور تابان و ستارهٔ هدایت گر در تاریکی های گمراه کننده، در بیابانهای بی آب و علف و در میان امواج سهمگین دریاهاست.

امام، آب خوش گوار بر جگر تفتیده، دلیل راه هدایت و نجات دهنده از پستیهاست. امام، آتش روشنی بخش بر بلندی است که هر کس به آن نزدیك شود، او را گرم میکند. در مهلکهها راهنماست هر کس از آن جدا شود، هلاك می گردد. امام، ابر پرباران، باران درشت قطره [و پر آب]، آفتاب روشنی بخش، آسمان سایه افکن، زمین گسترده، چشمهٔ پر آب، تالاب [و آبگیر ذخیرهٔ آب] و باغ [پر ثمر] است. امام، پدری نرم خو و مدارا کننده، برادری دل سوز و پناهگاه مردم در سختی های روزگار است.

من المائع مرود ونزار منادران كي عاوضا في الرر امام، امین خدا در زمین، حجّت او بر بندگانش، خلیفهٔ او در شهرهایش، دعوت کنندهٔ به سوی خدا و دفاع کنندهٔ از محرّمات الهی است [تا ضایع نشود و هتك حرمت نگردد]. امام، پاك شدهٔ از گناهان، مبر ای از عیوب، مخصوص به علم، موسوم به حلم، نظام دین، عزّت مسلمانان، غیظ منافقان و مرگ كافران است.

امام، يكانه دوران است كه كسى [از انديشوران و صاحب نظران و صاحب بصران] در نزديكى افق او نيست. نه عالِمى معادل او وجود دارد و نه بدلى برايش يافت مى شود؛ نه مانندى دارد و نه نظيرى. از فضايل مخصوصى برخوردار است كه نه آنها را طلب كرده و نه براى به دست آوردن آنها خود را به زحمت انداخته، بلكه خداى وهاب به او عطا كرده است. چه كسى مى تواند به كنه معرفت امام برسد و او را برگزيند؟؛ ... إنّ الإمامة هي منزلة الأنبياء وإرث الأوصياء. إنّ الإمامة خلافة الله عز وجل وخلافة الرسول ومقام أمير المؤمنين وميراث الحسن والحسين عليهماالسلام. إنّ الإمامة زمام الدين، ونظام المسلمين، وصلاح الدينا وعز المؤمنين. إنّ الامامة أس الإسلام النامي، وفرعه السامي. بالإمام تمام الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد و توفير الفيء والصدقات وإمضاء الحدود والأحكام ومنع الثغور والأطراف.

والإمام يحلّل حلال الله ويحرّم حرام الله، ويقيم حدود الله، ويذبّ عن دين الله ويدعو إلى سبيل ربّه بالحكمة والموعظة الحسنة والحجّة البالغة. الإمام كالشمس الطالعة للعالم وهي في الأفق

من المال عمود المالي منياد إلى عاموه الحيالي منياد إلى عاموه الحيالي بحيث لا تناله الأيدي والأبصار. الإمام البدر المنير والسراج الزاهر والنّور الساطع والنجم الهادي في غياهب الدّجي والبلد القفار ولجج البحار.

الإمام الماء العَذب على الظَّمأ والدّالّ على الهُدي والمنجي من الرَّدي. الإمام النار على اليفاع، الحارّ لِمَن اصطَلى به، والدليل في المهالك من فارقه فهالك.

الإمام السّحاب الماطر والغَيث الهاطِل والشَّمس المُضيئة والسّماء الظَّليلة والأرض البّسيطة والعَين الغَزيرة والغَدير والرَّوضة، الإمام الأمين الرَّفيق والأخ الشفيق ومفْزعُ العِباد في الدّاهية.

الإمام أمينُ الله في أرضه وحُجّته على عِباده وخَليفته في بلاده الدّاعي إلى الله والذابّ عَن حَرم الله، الإمام المُطهّر من الذُّنوب المبرّاً من العُيوب مخصوص بالعِلم موسوم بالحِلم نظام الدّين وعِزّ المُسلِمين وغَيظ المُنافقين وبَوار الكافِرين.

الإمام واحدُ دهره لايُدانيه أحدُ ولا يُعادلُه عالمٌ ولا يوجَد منه بدلٌ ولا له مثلٌ ولا نظيرٌ مخصوصٌ بالفضل كُلّه مِن غَير طلب منه له ولا اكتِساب، بل اختصاصٌ من المفضّل الْوهّاب. فَمَن ذا الّذي يبلُغ معْر فة الإمام ويُكنه اخْتياره ؟

قرآن كريم يكي از خواسته هاي (عباد الرحمن) را امامت بر پرواپيشگان معرفي ميكند: (واجعلنا للمتّقين إماماً) . ابراهيم (علیهالسلام) در مسیر تکامل معنوی هنگامی که برپایهٔ بلند امامت گام نهاد، خود را در انتهای ترقی و آخرین پلهٔ نردبان كمال

۱ \_ بحار، ج۲۵، ص۱۲۲. 📗 🧼 🥠 🌲

۲ ـ ما را امام برای متقیان قرار بده (سورهٔ فرقان، آیهٔ ۷۴).

ديد. لذا اين مقام را براى ذرّيه خود نيز طلب كرد: (وإذ ابتلى إبراهيم ربّه بكلمات فأتمّهن قال إنّى جاعلك للنّاس إماماً قال ومن ذرّيّتي قال لا ينال عهدى الظّالمين)'.

امام صادق (عليه السلام) فرمود:

... وقتی عبودیت، نبوت، رسالت، خلیل حق تعالی بودن در ابراهیم (علیهالسلام) جمع شد خدای متعال به او فرمود: تو را امام برای مردم قرار دادم. چون مقام امامت در نظر ابراهیم (علیهالسلام) بزرگ آمد، گفت: آیا از ذریه من نیز کسی به این مقام میرسد؟ خدا فرمود: عهد من به ستم پیشگان نمیرسد، یعنی سفیه نمی تواند امام اتقیا باشد؛ ... فلمّا جمع له الأشیاء قال: (ومن ذریتی قال لا ینال عهدی الظالمین) قال: لا یکون السفیه إمام التّقی آ.

حضرت على بن موسى الرضا (عليه السلام) نيز فرمود:

ابراهيم (عليه السلام) بعد از رسيدن به اين مقام از روى خوشحالي گفت: آيا از ذريه من نيز كسى به اين مقام مىرسد؟؛ ... فقال الخليل عليه السلام سروراً بها: (ومن ذريّتي) قال الله عز وجل: (لاينال عهدى الظّالمين) ..

حاصل آنچه گفته شد را می توان در سه نکته خلاصه کرد:

۱ ــ هنگامی که پروردگار ابراهیم، وی را با کلماتی [چند چیز] آزمود و او آنها را به اتمام رسانید [و سرفراز بیرون آمد. آنگاه به وی] گفت: من تو را برای مردم امام قرار دادهام. [ابراهیم] گفت: آیا از ذریهٔ من [نیز کسانی را برای این مقام برگزیدهای؟ خدا] گفت: عهد من به ظالمان نمی رسد (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۲۴).

۲ \_ بحار، ج۱۲، ص۱۲ به نقل از اصول کافی، ج۱، ص۱۷۵.

۳ \_ بحار، ج۲۵، ص۱۲۲.

اول: امامت عهدهدار تبیین، تعلیل، اجرا، حمایت و دفاع از احکام و حِکَم الهی در دایرهٔ تشریع و تنظیم کنندهٔ رابطهٔ اسمای حسنای الهی و برخورداری از ولایت کلیّهٔ الهیه در مدار تکوین است.

دوم: چنین مسؤولیتی مستلزم داشتن برترین علم و والاترین قدرت عادلانه است.

سوم: چنین مقامی اکتسابی و درخواست کردنی نیست، بلکه موهبت ویژهٔ الهی است'.

### ۲ ـ شرایط و ویژگیهای امام

شیعه معتقد است کسی که میخواهد عهده دار مقام منیع امامت شود باید از شرایط و ویژگیهایی برخوردار باشد که عمدهٔ آن، دو شرط است<sup>۲</sup>:

#### يك: عصمت

دلایلی بر لزوم عصمت امام اقامه کردهاند که عمده ترین آنها از این قرار است:

الف) انسان پیوسته در معرض خطا و گرفتار آن است. از این رو باید نمونه و الگویی مصون از خطا، نسیان و سهو به او ارائه شود تا مقتدای وی قرار گیرد. این مقتدا همان امام است. اگر سهو، نسیان و خطا در آن الگو نیز راه داشته باشد و مصون و معصوم از هرگونه لغزشی نباشد، لازمهاش تسلسل یا الگو نداشتن است که هیچ کدام قابل قبول نیست؛ زیرا الگو داشتن برای انسانها ضروری است و تسلسل نیز باطل است.



۱ ـ این نکته نیاز به بحث بیشتری دارد که توضیح آن ذیل جملهٔ «عصمکم الله من الزّلل» خواهد آمد.

٢ ـ ر.ك: كشف المراد، المقصد الخامس في الإمامة، المسألة الثانية والثالثة، صص ٣٤۴ و ٣٣٤.

ب) کتاب خدا، یعنی قرآن به تنهایی نمی تواند حافظ شریعت باشد؛ زیرا بسیاری از احکام شرعی را به صورت کلی ذکر کرده که نیاز به تبیین، تفسیر، تشریح و بیان جزئیات دارد. چنان که سنّت پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نیز به همین امور نیازمند است. از این جهت باید انسان معصومی متولی تبیین و تفسیر دین باشد تا انحراف در دین پدید نیاید د. به تعبیر دیگر: امام حافظ شریعت است اگر خطا و نسیان بر او نیز روا باشد، و ثوقی به تعبدیات و احکام تکلیفی که او بیان میکند، نخواهد بود.

ج) اگر خطا، نسیان و عصیان برای امام روا باشد، نهی از منکر کردن او و مخالفت کردن با او در همان موارد بر امّت واجب است، در حالی که خدای متعال در آیهٔ (أطبعوا الله وأطبعوا الرّسول وأولی الأمر منکم) اطاعت اولی الامر را همانند اطاعت از خدا و رسول بدون قید و شرط واجب کرده است و اگر مخالفت و نهی از منکر جایز نباشد، لازمهاش آن است که امام غیرمعصوم با رفتار غیر معصومانهٔ خود امر به معاصی و نهی از طاعات بکند و سمردم نیز از او اطاعت کند!

د) هدف از نصب امام، اطاعت بی قید و شرط امّت و تسلیم محض بودن در برابر اوست؛ چون حجّت ویژهٔ الهی بر مردم است<sup>۳</sup>

0 1 9

۱ ـ گاه نیز ممکن است این انسان معصوم غایب باشد ولی در جای خود اثبات شده که در پس پردهٔ غیبت نیز نقش خود را ایفا میکند. چنان که آفتاب پشت ابر نور میبخشد.

٢ \_ سورهٔ نساء، آيهٔ ٥٩.

۳ ـ يكى از شيعيان امام صادق (عليهالسلام) به نام حمزة بن الطيار به آن حضرت گفت: اگر آنارى را نصف كنى و بگويى نصف آن حلال و نصف ديگر حرام است. بدون چون و چرا مىپذيرم (قاموس الرجال، ج۴، ص٣١).

و اساساً قوام امامت و امّت به همین تسلیم محض بودن است. اگر امام جامعه، معصوم نباشد، امّت در برابر او تسلیم محض نخواهند بود و غرض از نصب امام نقض خواهد شد'.

ه) امام از لحاظ عقل و معرفت در مرتبهٔ بالاتری از امّت خویش قرار دارد. از این رو ثواب او بیشتر و عقاب وی شدیدتر از دیگران است. پس اگر معصوم نباشد باید در شرایطی وخیمتر از امّت قرار داشته باشد و این، موجب نقض غرض و به هم ریختن اوضاع می شود ۲.

و) قرآن کریم نیز عصمت را از شرایط امامت میداند. زمانی که ابراهیم (علیهالسلام) گفت: آیا از ذریهٔ من نیز کسی به امامت میرسد؟؛ (قال و من ذریّتی) خداوند به او فرمود: عهد من به ستم پیشگان نمیرسد؛ (قال لا ینال عهدی الظّالمین) آ. آنچه در این آیه مانع امامت معرفی شده، ظلم است، نه فسق. کسی که فسق فعلی ندارد عادل است لیکن نمی توان گفت: «غیر ظالم» است. غیر ظالم به کسی گفته می شود که در تمام عمر مرتکب خلاف نشود.

مرحوم استاد علامهٔ طباطبایی با استدلال به این آیه بر لزوم عصمتامام می گوید:

از برخی اساتید ما (قدس سرهم) سؤال شد: چگونه این آیه بر لزوم عصمت امام دلالت دارد؟ در جواب فرمود: مردم در یك تقسیم عقلی چهار گروه هستند:

۱ ـ این دلیل با دلیل قبل تفاوت ظریف و اندکی دارد.

٢ \_ كشف المراد، ص٣٤۴، المسألة الثانية في أنَّ الإمام يجب أن يكون معصوماً.

٣ \_ سورهُ بقره، آيهُ ١٢۴.

١ \_ كسى كه در تمام عمر خود ظالم بوده است.

۲ \_ کسی که در لحظهای از عمر خود ظالم نبوده است.

٣ \_ كسى كه فقط در اول عمر خود ظالم بوده ولى توبه كرده و در آخر عمر خود ظالم نيست.

۴ ـ كسى كه در اول عمر ظالم نبوده ولى در آخر عمر خود ظالم شده است.

شأن ابراهيم (عليهالسلام) بالاتر از آن است كه براى گروه اوّل و چهارم از ذرّيهٔ خويش امامت طلب كند. پس قطعاً براى اين دو گروه طلب نكرده است. از دو قسم باقى مانده، خداوند متعال امامت گروه سوم را نفى كرده و فقط گروه دوم را لايق دانسته است .

حاصل آنکه ضرورت عصمت را با دو بیان می توان تقریر کرد:

اوّل: معرفت انسانی درجاتی دارد که آغاز آنها حس و تجربه، سپس ریاضی، بعد از آن حکمت و کلام و فراتر از همهٔ اینها عرفان نظری است و سلطان همهٔ علوم و ملکهٔ همهٔ معارف، وحی الهی است. هر کدام از این رشتههای معرفتی، میزان سنجش مخصوص به خود دارد که در حقیقت خطکش آن علم است و به کمك آن صواب و خطای آنها معلوم می شود، مثل منطق برای فلسفه، اصول برای فقه، حکمت برای عرفان و و و ی برای ارزیابی و حی که خود، عین میزان است هیچ ابزار سنجشی وجود ندارد، یعنی نه با میزان برهان عقلی و ریاضی توزین می شود و نه با آلات حسی مورد آزمون قرار می گیرد؛ زیرا احکام و حِکَم آن، غیبی و جزئی است و چنان که می دانیم احکام و حِکَم غیبی با آلات و ابزار حسی ادراك نمی شود تا مورد سنجش قرار گیرد همان طور که احکام و حِکَم جزئی با برهان عقلی و ریاضی تحلیل



۱ \_ الميزان، ج ١، ص ٢٧٤، ذيل آيه ً ١٢۴ سوره ً بقره.

نمی شود. لذا چارهای جز معصوم بودن دریافت کنندهٔ وحی نیست.

دوم: اهمیّت هیچ علمی معادل احکام دین نیست؛ زیرا احکام طب هر چند مهم است ولی مرز اهتمام آن محدودهٔ حیات دنیاست چنان که سایر علوم این گونهاند ولی منطقهٔ حکومت احکام دین، اعم از دنیا و آخرت است. لذا اشتباه در آن هرگز قابل اغماض نیست. صیانت از احکام دین که به وسیلهٔ وحی الهی ابلاغ می گردد جز به وسیلهٔ عصمت انسان کامل وحی یاب نمی تواند باشد و چون مهم ترین وظیفهٔ خلیفهٔ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) تبیین، تعلیم، تعلیل، تبلیغ، املا و اجرای وحی است. از این جهت چارهای جز عصمت خلیفهٔ رسول گرامی (صلی الله علیه و آله و سلم) نیست.

#### دو: افضلیت

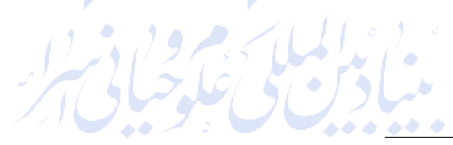
خواجهٔ خطهٔ طوس و نصیر ملّت و دین رضوان الله تعالی علیه در کشف مراد ضرورت ویژگی دوم امام، یعنی افضلیت را این گونه تعلیل کرده است:

امام باید افضل از رعیت خویش باشد؛ زیرا اگر مساوی دیگران باشد ترجیح او بر آنان بدون مرجح و محال است، چنان که اگر پایین تر از دیگران باشد، تقدیم مفضول لازم می آید، که عقل آن را قبیح می شمارد.

# آنگاه می گوید:

به مقتضای این حکم، امام باید از همهٔ جهات (علم، دین، کرامت، شجاعت و ...) برتر از دیگران باشد .

تذکّر ۱: برخی از علمای اهل سنّت گفته اند: از نظر شیعه شرط است که امام، هاشمی بلکه علوی باشد. آنگاه جواب داده اند که این شرط، نه تنها دلیلی ندارد،



١ \_ كشف المراد، ص ٣٤٤، المسألة الثالثة أن يكون أفضل من غيره.

بلكه مخالف اجماع است'.

جواب: اوّلاً، شیعه معتقد است امام باید از جانب خدای سبحان معیّن شود؛ چون فقط او میداند چه کسی معصوم و برتر از دیگران است و هاشمی یا علوی بودن به عنوان شرط امامت در کتب کلامی شیعه مطرح نشده است، هر چند منصوصین و تعیین شدگان از جانب خدای متعال، هاشمی و علوی هستند.

ثانیاً، آنچه در برخی کتب آمده، مانند سایه نداشتن امام، دیدن از پشت سر، برخورداری از ویژگیهایی در هنگام ولادت، در اختیار داشتن سلاح پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)، در اختیار داشتن جفر و جامعه، خوشبوتر بودن از مشك و ... که از عالم آل محمّد، حضرت علی بن موسی الرّضا (علیهماالسلام) نقل شده ، از خصایص، ویژگیها و علامتهای امام است، نه از شرایط او، که مثلاً وقتی مردم تحقیق کردند و این شرایط را در کسی دیدند، به او رأی بدهند، با او بیعت کنند و ...، بلکه بدین معناست: امامی که خدای متعال برای هدایت مردم بر میگزیند، دارای چنین ویژگیهایی است. بنابر این، اگر هاشمی یا علوی بودن در جایی آمده باشد، به عنوان علامت و ویژگی است نه شرط، بدان معنایی که بیان شد. تذکّر ۲: برخی از علمای اهل سنّت اقدام به جواب دادن از ادلّهٔ لزوم عصمت و افضلیت امام کردهاند، لیکن باید گفت: اساساً تلقّی و تعریف دو مکتب از امام و امامت متفاوت است. در مکتب شیعه، امامت خلافت خدا و ریاست معنوی بر دین و دنیاست. امام، انسان کاملی است که واسطهٔ فیض خدا و تنظیم کنندهٔ رابطهٔ اسمای حسنای الهی است. در حالی که دین و دنیاست. امام، انسان کاملی است که واسطهٔ فیض خدا و تنظیم کنندهٔ رابطهٔ اسمای حسنای الهی است. در حالی که در مکتب اهل سنّت امام، انسان کاملی است که واسطهٔ فیض خدا و تنظیم کنندهٔ رابطهٔ اسمای حسنای الهی است. در مکتب اهل سنّت امام، انسان کاملی است و ریاست جمهوری فراتر نمیرود. از این رو در این مکتب، امام کُشان

من المائي عمود المائي المراد منيا ذين عي علوها بي الرا

١ \_ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٤٤؛ شرح المواقف، ج٨، ص٣٥٠.

۲ \_ احتجاج، ج۲، ص۴۴۸.

اموی و عباسی، خلفای واجب الاطاعه هستند و پیروان آن از بیمهری شیعه نسبت به بنیعبّاس گلممندند<sup>۱</sup>. اگر با توجّه به این اصل اساسی به جوابهای آنان نگاه شود، ناصوابی و بیپایگی بسیاری از آنها آشکار میگردد.

### ٣ \_ تعيين امام

همان گونه که اشاره شد عصمت و افضلیت، دو ویژگی اساسی امام در چشمانداز شیعه است. از این رو امامیه اعتقاد دارد که امامت فقط با نصب و تعیین الهی صورت می گیرد؛ زیرا عصمت و افضلیت فقط با علم لایزال الهی قابل شناخت است و هیچ کس بدان دسترسی ندارد. امام رضا (علیه السلام) می فرماید:

چگونه می توان حقیقت امامت و امام را شناخت در حالی که او همانند ستارهای است که دور از دسترس قرار دارد. چگونه می توان او را وصف کرد؟ چگونه می توان او را انتخاب کرد؟ عقل چه کسی می تواند در این میدان کار آیی داشته باشد؟؛ أتی و هو مجیت النّجم من أیدي المُتناولین و وصف الواصِفین؟ فأین الإختیار مِن هذا؟ وأین العقول عن هذا؟ الله عن هذا؟ الله عن ال

اهلسنّت نیز با استناد به همین عدم امکان شناخت، اشتراط این دو ویژگی (عصمت و افضلیت) را تکلیف ما لا یطاق دانسته، ضرورت آنها را انکار کردهاند ً.

۱ \_ شرح المقاصد، ج۵، ص۲۶۸.

۲ \_ بحار، ج۲۵، ص۱۲۵.

٣ ـ الثالث: إن الأفضلية أمرٌ خفيٌّ قلّما يطّلع عليه أهل الحلّ والعقد، وربّما يقع فيه النزاع ويتشوش الأمر (شرح المقاصد، ج٥، ص٢٤٧). ... بأنّ العصمة تمّا لا سبيل للعباد إلى الإطلاع عليه. فإيجاب نصب إمام معصوم يعود إلى تكليف ماليس في الوسع (همان، ص٢٤٩).

اهل سنّت و راههای انتخاب امام

در مقابل امامیه، اهل سنّت معتقدند تعیین امام، تکلیفی بر مردم است که از راههای گوناگون امکان تحقق دارد:

الف) بیعت اهل حل و عقد از علما، رؤسا و سرانی که در مرکز حکومت هستند. حتی اگر یك نفری که دارای حیثیت اجتماعی و مُطاع دیگران است، اقدام به بیعت با کسی کند، كافی است و آن شخص خلیفه می شود.

ب) استخلاف، یعنی تعیین امام بعدی به وسیلهٔ امام پیشین. البته اگر امامی حق تعیین امام پس از خود را به شورایی واگذار کند، این واگذاری، به منزلهٔ تعیین امام است.

ج) قهر و استیلا. اگر امامی بمیرد و کسی که دارای شرایط و ویژگیهای امامت است بدون بیعت و استخلاف، بلکه با قهر و غلبه متصدّی مقام امامت شود، حائز این مقام میگردد !

اندك تأمّلی در این گفته ها نشان می دهد که گویندهٔ این سخنان براساس مبانی قرآنی و روایی سخن نگفته است، بلکه تلاش کرده تا وقایع تاریخی سلف خود را توجیه کند و خلافت خلفا را مشروع جلوه دهد. از این رو اوّلاً، مقام منیع رهبر و پیشوای جامعهٔ اسلامی را از عرش امامت الهی به فرش خلافت بشری تنزیّل داده اند. سعد الدین تفتازانی با آن که عنوان بحث را «امامت و راههای انعقاد آن» قرار داده، لیکن در پایان گفته است: «انعقدت الخلافة له» آ. بنابر این، باید توجّه داشت که

من المائن عمرون ونوارد. منيا دران كي عاد حيا بي الرار

۱ \_ شرح مقاصد، ح۵، ص ۲۳۳.

' \_ همان.

هرگاه واژهٔ امامت یا امام را استعمال کردند، مرادشان خلافت و خلیفهٔ بشری است و نباید با معنای بلندی که نزد شیعه معهود است، اشتباه شود. به بیان دیگر: چون نتوانستند امام و به عبارت صحیح تر خلیفه را بالا ببرند برای آن که سوابق و تُنَی و صَنَمی برخی از مدّعیان، معلوم بود مقام امامت و خلافت پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را پایین آوردند تا در دست رس قرار گیرد. از این رو در شرایط امام گفته اند:

لازم است امام مکلف، مسلمان، عادل'، آزاد، مرد، مجتهد'، شجاع، صاحب رأی و کفایت، شنوا، بینا، برخوردار از قدرت تکلّم و قریشی باشد و اگر از قریش کسی واجد این شرایط نباشد مردی از بنی کنان و گرنه مردی از فرزندان اسماعیل و گرنه مردی از عجم، این مقام را احراز میکند".

این ویژگیها کم ترین شرایطی است که برای یك مدیر یا مسؤول در نظام اسلامی می توان قایل شد. یعنی اگر کسی بخواهد رئیس دنیایی مملکت اسلامی باشد نیز باید این شرایط (غیر از قریشی بودن) را دارا باشد.

ثانیاً، معتقد به عدالت صحابه شدند و ادّعا کردند هر کس که پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را دید و به او ایمان آورد، عادل است.

ثالثاً، به اجتهاد صحابه تمسّك كرده، بدون درنظر گرفتن شرايط اجتهاد مىگويند: همه كشته شدگان صفين و جمل اهل بهشت هستند؛ زيرا معاويه،

0 9 9

۱ ـ اگر چه عدالت را جزو شرایط قراردادهاند، لیکن میگویند: اگر خلیفه، ظالم نیز باشد، اطاعت از او واجب است، مگر آن که بر خلاف شرع حکم کند که در همان مورد، اطاعت از او واجب نیست؛ و یجب طاعة الإمام مالم یخالف حکم الشرع سواء کان عادلاً أو جائراً (شرح المقاصد، ج۵، ص۲۳۳). نیز گفتهاند: امام حتی با فاسق شدن نیز منعزل نمیشود؛ ولا ینعزل الإمام بالفسق (همان).

۲ ـ مراد از مجتهد، معنای معهود امروزی نیست. بلکه مراد، کسی است که آشنایی اجمالی با مبانی شرع داشته باشد. چنان که خلفای سهگانه اینگونه بودهاند. ۳ ـ شرح المقاصد، ج۵، ص۲۳۳.

طلحه، زبير و ... همانند على بن ابي طالب [(عليه السلام)] اجتهاد كردند.

با این سه مقدّمه، نه تنها به خلافت خلفای راشدین مشروعیت می بخشند، بلکه حکومت معاویه، که با تزویر و نیرنگ به حکمرانی دست یافت و به تبع او خلافت پسر سگ بازش یزید، که با استخلاف پدر خود بر مسلمانان مسلط شد نیز نزد آنان مشروع است.

ادلّهٔ انتخاب امام به وسیلهٔ مردم

سعد الدين تفتازاني با اين ادّعا كه تعيين امام بر مردم واجب است، به چهار دليل استدلال كرده است:

١ \_ اجماع مسلمانان، تا آنجا كه تعيين خليفه را بر دفن پيامبر اسلام (صلى الله عليه و آله و سلم) مقدّم داشتند.

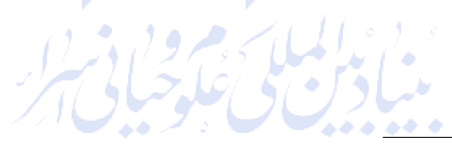
۲ \_ اقامه محدود الهي، حفظ مرزهاي مملكت اسلامي و نظاير آن به تعيين امام وابسته است.

۳ \_ تعیین خلیفه موجب جلب منافع فراوان و دفع مضار بسیاری می گردد.

۴ \_ براساس كتاب و سنت، اطاعت و معرفت امام واجب است. اين وجوب اقتضا مي كند كه تعيين او نيز واجب باشد'.

عالم عظیم الشأن شیعه، شیخ اعظم انصاری که به حق خاتم فقها و اصولیان نام گرفت دربارهٔ اجماع می گوید:

از یك سو عامه (اهل سنّت) بنیانُگزار اجماع هستند و از آن سوی دیگر اجماع ریشه و اساس آنهاست. بدین معنا که اگر اجماع



١ \_ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٣٥.

نباشد آنها دليلي بر مشروعيت خود ندارند، هم الأصل له وهو الأصل لهم'.

معنای اجماع چنان که از واژهاش پیداست و به تعبیر شیخ اعظم تعریفهای بسیاری از علمای فریقین با فریاد رسا آن را ندا می دهد این است که تمام علمای یك عصر بر مسألهای اتفاق نظر داشته باشند ، لیکن اهل سنّت با حجّت دانستن اجماع معتقدند اگر اهل حلّ و عقد (علما، رؤسا و سران قوم) در بیعت با کسی اتفاق نظر داشته باشند، اجماع تحقق می یابد و آن شخص به خلافت می رسد. و چون دیدند اتفاق نظر اهل حلّ و عقد سراسر مملکت اسلامی مقدور نیست، گفتند:

اتفاق نظر سران مركز حكومت كفايت ميكند و نيازي به اتفاق سران ساير بلاد نيست؛ ولا اتّفاق مَن في ساير البلاد".

و آنگاه که دیدند سران و بزرگان مرکز حکومت، همانند علی (علیهالسلام) در سقیفه حاضر نبودند، گفتند:

بيعت يك نفر از سران و بزرگان نيز كفايت ميكند؛ بل لو تعلق الحلّ و العقد بواحد مطاع كفت بيعته أ.

این گونه سخن گفتن و استدلال کردن، به ابتذال کشیدن استدلال است. این چه اجماعی است که با یك نفر نیز تحقق پیدا می کند؟ چنین اجماعی شبیه آن است که از یك نفر خواسته شود تا به تنهایی صف تشکیل دهد یا مانند آن شیر بی سر و دم و شکم است که فقط آرزوی شیربودن را همراه خود دارد:

ئد الأصول، ج ١، ص ١١٩.

٣ ـ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٣٣.

۱ \_ همان.

# شیر بیدم و سر و اِشکم کِه دید؟ \*\*\* این چنین شیری خدا خود نافرید ا

تذکر: اجماع، درنظر شیعه زمانی ارزش دارد که کاشف از قول معصوم باشد وگرنه اتفاق علمای تمام اعصار و امصار خود به خود ارزشی ندارد. از این رو اجماع را باید از ادلّهٔ نقلی و از اقسام سنّت به حساب آورد و اشتراك آن با اجماع اهل سنّت در حد اشتراك لفظی است امّا از نظر معنا تفاوت ماهوی و جوهری دارد.

حقیقت این است که ادلّهٔ فوق بر فرض تمامیّت و صحت، بر اصل وجود امام و ضرورت امامت دلالت دارد، نه بر وجوب تعیین آن از سوی مردم و به تعبیر عامّه، خلیفه از طریق دیگری تعیین نشده است، نوبت به تعیین آن از طرف مردم می رسد.

### مغالطه های گمراه کننده

متکلّمان اهل سنت تلاش کردهاند تا به زعم خود اثبات کنند از جانب خدای سبحان برای مردم امامی تعیین نشده است تا از این طریق جایگاهی برای تعیین خلیفه از سوی مردم پیدا کنند. سعدالدین تفتازانی ادلّهٔ آنان را این گونه نقل کرده است از عباس، عموی پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به علی (علیهالسلام) گفت: دستت را دراز کن تا با تو بیعت کنم، این کلام عباس نشان می دهد که او می خواست با بیعت خویش، خلیفه تعیین کند. اگر واقعاً خلیفهای از جانب خدا تعیین شده بود، کلام عموی پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) چه معنا داشت؟ جواب: اساساً بیعت از ریشهٔ بیع به معنای فروش است و در علوم اجتماعی به

ئىدالىل ئىمودادىلار ئىنيادىلى غارخيانى ارز

۱ \_ مثنوی معنوی، دفتر اول، بیت ۳۰۰۱.

٢ \_ ر.ك: شرح المقاصد، ج٥، ص٢٥٨.

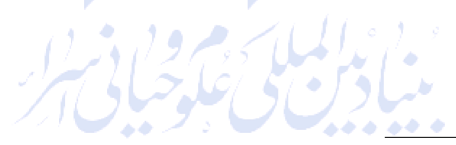
معنای پیمان بر یاری رسانی و اطاعت پذیری است. بنابر این، پیشنهاد بیعت از طرف عباس، عموی پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) منافاتی با تعیین امام از جانب خدا ندارد.

۲ \_ عمر به ابوعبیده گفت: دست خود را دراز کن تا با تو بیعت کنم، چنان که ابوبکر گفت: با عمر یا ابوعبیده بیعت کنید. هم چنین ابوبکر گفت: کاش از پیامبر سؤال میکردم خلیفهٔ بعد از تو کیست تا نزاعی پیش نیاید.

جواب: اولاً، ابوبکر و عمر مدّعی و ذینفعی هستند که کسی دربارهٔ آنان ادّعای عصمت نکرده است. چنان که دربارهٔ عباس که در استدلال قبل نامش آمده ادعای عصمت نشده است. از این رو کلامشان حجّت نیست.

ثانیاً، آن همه تصریحاتی که از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) رسیده و ابوبکر و عمر شاهد آن بودند و حتی در ماجرای غدیر نخستین تبریك را آنان به علی (علیهالسلام) گفتند'، جای توجیهی برای «ای کاش» گفتن وی باقی نمی ماند. ۳ ـ علی [(علیهالسلام)] نیز به تصمیم شورا رضایت داد و خلیفهٔ منتخب آن را پذیرفت.

جواب: او لاً، به روال عادی و ظاهری احتمال داشت که شورا به امامت علی (علیهالسلام) گردن نهد. از این جهت بر امام علی (علیهالسلام) لازم بود که به این احتمال، ترتیب اثر دهد و در شورا شرکت کند؛ زیرا اگر شرکت نمی کرد تحلیل گران تاریخ می گفتند: علی (علیهالسلام) حاضر به پذیرش خلافت نبود؛ زیرا اگر شرکت می کرد حتماً شورا به او رأی می داد. هر چند که علی (علیهالسلام) با علم غیب خود می دانست که شورا پذیرای او نیست، لیکن علم غیب معیار تکلیف نیست.



ثانیاً، علی (علیهالسلام) که در میان امّت محمّد (صلی الله علیه و آله و سلم) حریص ترین فرد بر حفظ وحدت و الفت امّت اسلامی بود؛ «ولیس رجل فاعْلم أحْرص علی جماعة أمّة محمّدٍ صلّی الله علیه و آله و سلّم واُلفتها منّی» و برای پرهیز از تفرقه، بیشترین تلاش را داشت. کسی که حاضر بود از حق شخصی خود بگذرد و خار در چشم و استخوان در گلو یك ربع قرن صبر را به ستوه آورد، چارهای جز پذیرش فرمان خلافت و اطاعت از اوامر حکومت نداشت؛ زیرا از نظر آن امام همام، وجود پیشوای ستم پیشه، از رهبر نداشتن و پدید آمدن هرج و مرج بهتر است:

وإنه لابد للناس من أمير بر بر أو فاجر يَعْمل في إمْرتِهِ المؤمنُ ويستمتع فيها الكافرُ ويبلّغ الله فيها الأجَلَ ويُجْمع به الفيءُ ويقاتل به العدو وتأمن به السُّبُل ويؤخّذ به للضعيف من القوي حتى يَستريح بَر ويُستراح من فاجر؛ مردم، ناچار از داشتن امير هستند، خواه نيك باشد يا فاجر. [اين، براى آن است كه] در حكومت وى مؤمن به كار خود بيردازد، كافر بهرهمند كردد، خداوند اجل [افراد] را برساند [، نه اين كه بر اثر نا امنى يك ديگر را بكشند]، في او بيت المال] جمع آورى شود، با دشمن پيكار و راهها ايمن گردد. در پناه او حق ضعيف از قوى گرفته شود تا نيكو كردار در آسايش باشد و از شر تبهكار در امان باشند الله الهن گردد.

بنابر این، شرکت آن حضرت در شورا دلیل مشروع دانستن آن و معیّن نبودن امام از طرف خدای سبحان نیست. چنان که کنار کشیدن فرزند گرامی او، حضرت امام مجتبی (علیهالسلام) از حکومت و واگذار کردن آن به معاویه برای حفظ اسلام از خطرهای

من المائي عمود المائي منيا دران الحي عاد حيا بي الراز

١ \_ نهج البلاغه، نامه ٧٨، بند ٣.

۲ \_ همان، خطبه ۲۰.

داخلی و خارجی دلیل مشروع دانستن طاغوت شام نیست.

۴ \_ على [(عليه السلام)] به طلحه گفت: اگر مايل باشي، حاضرم با تو بيعت كنم.

جواب: اوّلاً، اثری از این کلام در کتب معتبر شیعه نیست.

ثانیاً، طلحه درنظر امیرالمؤمنین (علیهالسلام) مغروری است که هرگز حاضر نیست به حرف حق گوش فرا دهد. علی (علیهالسلام) قبل از شروع جنگ جمل به پسر عموی خود، ابن عبّاس مأموریّت داد تا با سران ناکثان ملاقات و مذاکره کند، لیکن به او فرمود:

به سراغ طلحه نرو، که او را چون گاو نری می یابی که شاخش دور گوشهایش پیچ خورده است<sup>۱</sup>. بر مرکبی چموش سوار است، امّا می گوید: مرکبی راهوار است. سپس به وی فرمود: به سراغ زبیر برو، که او نرمخوتر است...<sup>۲</sup> ؛ لا تلقین طلحة فإنّك إن تلقه تجده

۱ ـ گویا کنایه از غرور، خودپسندی، حق ناپذیری و ایستادگی و مقاومت در برابر آن است.

۲ ـ اگر چه زبیر بن عوام نرمخوتر از طلحه بود و آمادگی بیشتری برای پذیرش حق داشت، لیکن متأسفانه با آن سابقهٔ طولانی در اسلام، عاقبت به خیر نشد. زراره از امام باقر یا امام صادق (علیهماالسلام) پرسید: آیا زبیر در جنگ بدر حضور داشت؟ فرمود: آری، حضور داشت، لیکن در روز جمل فرار کرد. اگر شرکت او در جنگ جمل برای نبرد با مؤمنان [و پیروان علی (علیهالسلام)] بود، پی تردید هلاك شد و اگر برای یاری حق و نبرد با کفار شرکت کرده بود، فرار او از جنگ، مایهٔ غضب الهی بر او گردید [پس در هر دو صورت عاقبت به خیر نشد]؛ عن زرارة عن أحدهما علیهما السلام قال: قلت: الزبیر شهد بدراً؟ قال علیه السلام: «نعم ولکنّه فرّ یوم الجمل، فإن کان قائل المؤمنین فقد هلك بقتاله إیاهم وإن کان قائل کفّاراً فقد باء بغضب من الله حین ولاّهم دبره» (تفسیر عیاشی، ج ۲، ص ۵۱، ذیل آیهٔ ۱ اغال). همین بد فرجامی سبب شد که وقتی سر آن سردار فاتح نبردهای پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و شمشیر وی را پیش پسر دایی او، یعنی علی و علیه السلام) آوردند، آن حضرت بر بدعاقبتی پسر عمهٔ خویش تأسف خورد و دردمندانه فرمود: چه غمهایی را که این شمشیر از چهرهٔ پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) زدود، لیکن افسوس که صاحب آن عاقبت خوشی نداشت؛ «طال ما جلّی به الکرب عن وجه رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم ولکن ّ الحین ومصارع (المره بی الامره بنج نفر هستند: طلحه، زبیر، معاویه، عمروعاص و ابوموسی اشعری؛ «ألا إنّ أنشة الکفر فی الإسلام خسة طلحة والزبیر ومعاویة وعمرو بن العاص وأبوموسی الأشعری» (همان).

كالثّور عاقِصاً قرئه يركب الصّعب ويقول: هو الذّلول، ولكن ِ الْق َ الزّبير فإنّه ألْيَن عريكة ...\. ابن ابي الحديد مي كويد:

طلحه گرفتار چنین خصلت ناپسندی بود، چنان که عمر نیز او را به این ویژگی وصف کرد. آنگاه میگوید: کبر و غرور، خصلتی نبود که در روز جمل به سراغ طلحه آمده باشد، بلکه در روز اُحُد نیز گریبانگیر او بود'.

بنابر این، چگونه می توان پذیرفت کسی مانند علی (علیهالسلام) پیشنهاد بیعت به مغرور و متکبّری، مانند طلحه داده باشد<sup>۳</sup>.

۵ \_ هنگامی که مردم برای بیعت در خانهٔ آن حضرت گرد آمدند،

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ٣١.

٢ ـ شرح نهج البلاغه، ج٢ ـ ١، ص ٣٧١، ذيل خطبه ٣١.

۳ ـ از امام باقر (علیهالسلام) نقل شده است: علی (علیهالسلام) بر طلحه گذشت در حالی که او بر زمین افتاده بود. فرمود: او را بنشانید، وقتی که او را نشاندند، فرمود: سابقهٔ خوبی داشتی، لیکن شیطان در بینی تو داخل شد (در تو نفوذ کرد) و تو را وارد آتش کرد: «مر امیرالمؤمنین علیه السلام بطلحة وهو صریع فقال: اقعدوه فأقعد فقال علیه السلام: لقد کانت لك سابقه کن دخل الشیطان فی منخریك فأدخلك التّار» (بحار، ج ۳۲، ص ۲۰۰ و ۲۳۸). نیز نقل شده است که آن حضرت خطاب به طلحه فرمود: ای طلحه! آنچه را که پروردگارم به من وعده داده بود، به حقیقت دریافت کردم، آیا آنچه را که پروردگارت به تو وعده داده بود، دریافت کردی؟؛ «یا طلحة بن عبیدالله لقد وجدت ما وعدنی ربّی حقّاً فهل وجدت ما وعدك ربّك حقّاً»؟ (همان، ص ۲۰۰). در این هنگام برخی از کسانی که با آن حضرت بودند، گفتند: ای امیرمؤمنان! با طلحه سخن میگویی در حالی که او مرده است؟ فرمود: به خدا سوگند! کلام مرا شنید آنگونه که لاشههای کفّار قریش در چاه بدر، کلام رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم: یا أمیرالمؤمنین! أتکلّم طلحة بعد قتله؟ فقال صلّی الله علیه و آله و سلّم: «أما والله لقد سمع کلامی کما سمع أهل القلیب کلام رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم یوم بدر» (همان). بدین ترتیب آن سردار فاتح نیز عاقبت به خیر نشد هر چند که به یُمن دلاوریها و پایردیهای خود، به لقب «طلحة الحبر» (در مقابل «طلحة الشر»، که از کفّار بود) مفتخر شده بود (أسد الغابة فی معرفة الصحابة، ج ۳، که به یُمن دلاوریها و پایردیهای خود، به لقب «طلحة الحبر» (در مقابل «طلحة الشر»، که از کفّار بود) مفتخر شده بود (أسد الغابة فی معرفة الصحابة، ج ۳، که به یُمن دلاوریها و پایردیهای خود، به لقب «طلحة الحبر» (در مقابل «طلحة الشر»، که از کفّار بود) مفتخر شده بود (أسد الغابة فی معرفة الصحابة، ج ۳، می که به کسان که به که به که به که به که به که به کفره که به کمونه که به ب

فرمود: مرا رها كنيد و به سراغ ديگران برويد .

جواب: کسی که دید مردم بیست و پنج سال او را کنار گذاشتند، قدرش را ندانستند و حتّی به کژ پنداریها و کژ کرداریهای خلیفهٔ اول و دوم و حاتم بخشیهای عثمان عادت کردند، مطمئن است که پذیرای عدالت او نیستند. نیز می داند اجتماع بسیاری از آنها در خانهٔ او ناشی از احساسات است و به طور طبیعی از پذیرش قلبی بیعت با او استنکاف دارند، چنان که وقایع بعد از بیعت، صحّت و اتقان پیش بینی آن حضرت را تأیید میکند.

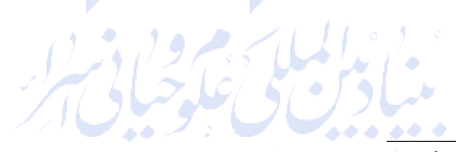
۶ \_ على [(عليه السلام)] حكومت را ياري ميكرد و براي حلّ مشكلاتِ آن، مشاوره مي داد.

جواب: چنان که گذشت علی (علیهالسلام) به اصل اسلام و حکومت اسلامی میاندیشید و حاضر بود در این راه از حق شخصی خود نیز بگذرد. شارح معتزلی، ابن ابی الحدید در ضمن کلماتی که در آخر شرح نهج البلاغه نقل کرده و به آن حضرت نسبت داده است، می گوید:

فاطمه (علیهاالسلام) شوهرش را از نشستن و دفاع نکردن از حق خویش ملامت کرد. سرزنش او طولانی شد ولی آن حضرت سکوت میکرد تا این که مؤذن شروع به اذان گفتن کرد. وقتی به جمله «أشهد أنّ محمّداً رسول الله» رسید، علی (علیهالسلام) به همسرش گفت: آیا دوست می داری این دعوت رخت بربندد؟

حضرت زهرا (عليهاالسلام) گفت: هر گز!

على (عليهالسلام) گفت: من نيز نگران همين هستم؛ لامَتْه فاطمةُ على قعوده وأطالت تَعْنيفُه وهو ساكت حتّى أذّن المؤذّن فلمّا بلغ إلى



۱ \_ این دلیل فقط در شرح آمده است (ر.ك: شرح المقاصد، ج ۵، ص ۲۶۲).

قوله: «أشهد أن محمّداً رسول الله» قال لها: «أتحبّين أن تزول هذه الدعوة مِن الدنيا؟ قالت: لا قال: فهو ما أقول لك» . ٧ ـ على [(عليه السلام)] در نامه به معاويه از بيعت مردم نام برده است، نه نص پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم). جواب: گويا كلام موردنظر، همان است كه در نامه أن حضرت به معاويه آمده:

إنّه بايعنى القوم الّذين بايعوا أبابكر وعمر وعثمان عَلى ما بايعوهم عليه فلم يكن للشّاهد أن يختار ولا للغائب أن يَرُدّ؛ كسانى كه با ابوبكر، عمر و عثمان بيعت كردند به همان صورت با من نيز بيعت كردند. بنابر اين، نه كسانى كه در ماجراى بيعت حضور داشتند، مانند طلحه و زبير، اختيار فسخ و مخالفت دارند و نه كسانى كه غايب بودند، مانند معاويه و اهالى شام اجازه رد كردن و نپذيرفتن ً.

این سخن، جدال است، نه برهان بی برهان بیزا آن حضرت به طاغوت شام نوشت: اطاعت از من بر تو لازم است؛ زیرا تو از جانب عمر به ولایت شام گماشته شده ای. اگر بگویی: با بیعت مردم خلافت خلیفه، مشروعیت پیدا نمی کند، تو هیچگونه مشروعیتی نخواهی داشت؛ چون پذیرفته ای کسی که تو را بر آن دیار گمارد، مشروعیت نداشته است؛ ولی اگر بگویی: بیعت مردم موجب مشروعیت

١ \_ ملحقات شرح نهج البلاغه، ج٠٠ \_ ١٩، ص٤٧٥، كلمه مُ٧٣٥.

٢ ـ نهج البلاغه، نامهُ ششم. 🖢

۳ ـ در منطق میگویند: «جدال» قیاس یا استدلالی است که برای مغلوب کردن و به تسلیم واداشتن طرف مقابل باشد. از این رو از مقدّمات مورد قبول خصم تشکیل می شود، هر چند غیر یقینی و غیر قابل قبول برای استدلال کننده باشد. امّا برهان، استدلالی است که برای کشف حقیقت اقامه می شود و در آن از مقدّمات یقینی و مورد قبول همگان استفاده می کنند.

خلیفه می شود اکنون من نیز با بیعت مردم در رأس حکومت هستم، آن گونه که با ابوبکر، عمر و عثمان بیعت شد. اگر چنین است، بیعت و اطاعت من بر تو واجب است و نمی توانی بگویی: مدینه با تو بیعت کرد ولی شام با تو بیعت نکرد. شاهد این تحلیل، کلامی است که نامهٔ علی (علیه السلام) با آن شروع می شود و ابن ابی الحدید ذکر کرده است. آن جمله این است:

أمّا بعد فإنّ بيعتي بالمدينة لزمتك وأنت بالشام؛ لأنّه بايعني القومُ الذين بايعوا...'.

از این رو در پایان نامه نوشت:

جریر بن عبدالله بَجَلّی از جانب من به سوی تو می آید، با او [به عنوان نمایندهٔ من] بیعت کن<sup>۲</sup>.

بنابر این، علی (علیهالسلام) در نامهٔ خود، با زبان خصم با او سخن گفته است وگرنه در سخنان آن حضرت استدلال به تصریحات پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) برای اثبات خلافت خود کم نیست. مرحوم علامهٔ امینی (رحمهالله) چند مورد از احتجاجهای آن حضرت به تصریحات پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) را بدین شرح نقل کرده است: روز شورا (سال ۲۳)؛ زمان عثمان؛ روز رحبه (سال ۳۵)؛ روز جمل در مقابل طلحه (سال ۳۶)؛ روز صفین (سال ۳۷)". در ادامهٔ نامهٔ علی (علیهالسلام) به معاویه آمده است:

وإنّما الشورى للمهاجرين والأنصار فإن اجتمعوا على رجلٍ وسمّوه إماماً كان ذلك لله رضىً فإن خرج عن أمرهم خارجٌ بطعن أو بدعة ٍ

١ ــ شرح نهج البلاغه، ج١۴ ــ ١٣، ص٢٤٢. ذيل نامهُ ٤.

٣ ـ رك: الغدير، ج١، ص١٥٩ به بعد.

ردّوه إلى ماخرج منه، فإن أبى قاتلوه على اتّباعه غير سبيل المؤمنين وولاّه الله ما تولّى ؛ شورا، از آن مهاجران و انصار است. اگر آنان گرد آمدند و بر شايستگى كسى اجتماع كردند و او را امام خود ناميدند، رضا و خشنودى خداوند در آن است. پس اگر كسى (مانند معاويه) با طعن يا (مانند طلحه و زبير) با بدعت خارج شود، او را به جاى اولش بر مى گردانند. اگر سرباز زد و امتناع ورزيد با او پيكار مى كنند كه چرا راهى غير از راه مسلمانان مى رود و خدا او را بر آنچه پذيرفت وا مى گذارد.

ظاهر این جمله نیز مشروعیت دادن به شوراست، لیکن حق آن است که این سخن نیز از باب جدال است، نه برهان و استدلال. شاهدش آن است که آن حضرت به صحابت، قرابت و فامیلی نیز اشاره کرده است:

وا عجباه! أتكون الخِلافة بالصّحابة ولا تكون بالصّحابة والقرابة؟ لا شكّفتا! آيا خلافت از راه صحابت و هم نشيني به دست مي آيد ولي با صحابت و قرابت به دست نمي آيد؟

سید رضی (رحمهالله) میگوید: همچنین شعری به این مضمون از آن حضرت نقل شده که خطاب به صاحبان قدرت فرمود: فإن کنت بالشوری ملکت اُمورهم \*\*\*\* فکیف بهذا و المشیرون غُیّب ؟ وإن کنت بالقربی حججت خصیمهم \*\*\*\* فغیرك أولی بالنّبیّ و اُقرب ۲

البلاغه، نامهٔ ششم. ن، حكمت ١٩٠. اگر با حکم شورا زمام امور مردم را به دست گرفتی، این چه شورایی است که طرفهای مشورت غایب بودند؟ و اگر با قرابت و فامیلی به پیامبر (صلی الله علیه و آله و سلم) بر مدّعیان خلافت احتجاج کردی، دیگران از تو به آن حضرت نزدیك تر و سزاوار تر هستند.

روشن است که این کلام از حد جدال بالاتر نمی رود، یعنی با زبان خصم با او سخن گفته است؛ زیرا می فرماید: اگر معیار خلافت به نظر شما صحابت با رسول خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) است باید مرا برگزینید که افزون بر صحابت، از قرابت با آن حضرت نیز بر خوردارم و اگر معیار چیز دیگری است، مشروعیت شما زیر سؤال می رود.

اصل کلی در کلام هر گوینده ای آن است که هنگام برخورد با متشابهات کلام او به سراغ محکمات کلماتش برویم و در پناه آن محکمات این متشابهات را که ممکن است به دلایل مختلفی از او صادر شده باشد تحلیل و تفسیر کنیم. مثلاً نویسنده یا شاعری را که عمری در توحید و یکتا پرستی سپری کرده، اهل عبادت و پرستش پروردگار عالم است و ...، غی توان با چند بیت شعر مبهم یا چند جملهٔ متشابه را کنار سایر اشعار و آثار محکم او قرار داد و معنا کرد. چنان که آیات قرآن کریم این گونه است.

در کنار آن همه آیاتی که خدای سبحان را منزّه از جسم بودن و شبیه سایر مخلوقات بودن می داند آیاتی نظیر (یدالله فوق أیدیهم) ، (الرحمن علی العرش استوی) نیز وجود دارد. از این جهت نمی توان با دیدن چنین آیاتی گفت: قرآن کریم، خدا را جسم می داند، بلکه باید با کمك گرفتن از محکماتی، نظیر (لیس

۱ ـ نظیر «لیس کمثله شیء»؛ هیچ چیز همانند او نیست (سورهٔ شوری، آیهٔ ۱۱).

۲ ـ دست خدا بالای دستهای آنان است (سورهٔ فتح، آیهٔ ۱۰).

٣ \_ خداى رحمان بر عرش استيلا يافته است (سوره طه، آيه ۵).

کمثله شیء) دست خدا، استوای او بر عرش و... را معنا کرد. کلمات قرآن ناطق، امیر عارفان، حضرت علی (علیهالسلام) نیز همانند آیات امام صامت، یعنی قرآن کریم است. نامهای که آن حضرت برای معاویه و مردم شام مینویسد به یقین با خطبهٔ شقشقیه که در زمان خلافت خود القا میکند، تفاوت دارد. متن خطبهٔ شقشقیه نشان میدهد که آن حضرت در کمال آرامش و آزادی سخن گفته و از بیان حقیقت ابایی نداشته است. از این رو رفتار حکمرانان قبلی را نقد کرده و تعبیراتی راجع به هر یك از آنان به کار برده است. بنابر این، اگر چه ممکن است کلماتی مانند نامهٔ ششم نهج البلاغه (آن هم با تقطیعی که مرحوم سید رضی کرده) موهم مشروعیت بخشیدن شورا، اجماع و امثال آن باشد، لیکن اگر مجموع کلمات آن حضرت کنار یك دیگر قرار گیرد، این توهم برطرف می گردد.

خلاصه این که: چون بنای معاصران آن حضرت و مبنای سقیفه مداران در مسایل حقوقی، تأثیر شورا و اجماع در مشروعیّت رهبری بود و در مسایل کلامی نیز اینگونه امور، یعنی شورا و اجماع را موجب جلب رضای خداوند میدانستند لذا در سخنان امیرمؤمنان (علیهالسلام) آمده است: ... رضای خداوند در آن است.

تذکّر: بدون تردید اعتقاد به امامت و خلافت علی بن ابی طالب (علیهالسلام) رضای خداوند را به دنبال خواهد داشت؛ زیرا نصوص کتاب که به کمك سنّت نبوی تفسیر و تبیین شده، دلیل روشن بر امامت امیرمؤمنان، علی (علیهالسلام) است. بدین ترتیب هر چند که آن حضرت در کلام مورد بحث به جدل سخن گفته است، لیکن کلام حقی

را بیان کرده است.

۸ ـ على (عليهالسلام) در هيچ يك از خطبهها، نامهها و مناظرات خويش به تصريح پيامبر اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) اشاره نكرده است.

جواب: نویسندهٔ محترم یا جاهل است و از تاریخ آگاهی ندارد یا این که تجاهل میکند و خود را به ناآگاهی میزند. این همه احتجاجات به مأثورات نبوی که از آن حضرت نقل شده و برخی از آنها را علامهٔ امینی نقل کرده است٬ چگونه قابل انکار است؟ علی (علیهالسلام) حتی در زمان خلافت خود نیز سکوت نکرد و با خطبهٔ شقشقیه و امثال آن فریاد اعتراض خویش را از ظلمی که بر او رفته بود، به گوش تاریخ رسانید. در آن خطبه ضمن شرح ماجراهای بیست و پنج سال خانه نشینی، با جملهٔ «صبرت وفی الحین قذی وفی الحلق شجی» بیان کرد که صبر و سکوت طولانی او به انگیزهٔ حفظ اسلام و نظام اسلامی بوده است.

روزی در جامع کوفه جمعی را مورد خطاب قرار داد و گفت: شما را به خدا سوگند! کدام یك از شما در بازگشت از حجّةالوداع از پیغمبر خدا (صلی الله علیه و آله و سلم) شنید که گفت: «من کنت مولاه فعلی مولاه»؟ گروهی شهادت دادند. انس بن مالك که در زمان حیات پیامبر اکرم(صلی الله علیه و آله و سلم) خادم آن حضرت بود در جمع حضور داشت ولی شهادت نداد. علی (علیه السلام) به او فرمود: تو که در آن صحنه حضور داشتی، چرا شهادت نمی دهی؟ گفت: پیر شدم و فراموشم شد. علی (علیه السلام) فرمود: اگر دروغ می گویی، خدا تو را گرفتار مرضی کند که عمامه نیز نتواند آن را بیوشاند. به نفرین آن حضرت، انس گرفتار برص شد. لذا پس از آن نفرین هرگز بدون نقاب مشاهده نشد آ. این

١ \_ ر.ك: ص ٣٤٠.

۲ ـ خاشاك در چشم و استخوان در گلو صبر كردم (نهج البلاغه، خطبهٔ ۳ «شقشقیه». بند ۳).

٣ \_ شرح نهج البلاغه، ج ٢٠ \_ ١٩، ص ١٢٩، ذيل حكمت ٣١٧.

روز به نام «یوم الرحبه» شناخته میشود. شارح معتزلی در ادامه میگوید:

ابن قتیبه که دربارهٔ آن حضرت نه تنها متّهم نیست، بلکه طبق مشهور منحرف نیز هست این ماجرا را نقل کرده است . شارح مذکور ذیل خطبهٔ ۵۶ فصلی دارد با عنوان «منحرفان از علی (علیهالسلام) «که در ابتدای آن، پس از نقل این ماجرا می گوید:

در اواخر عمر انس بن مالك كسى دربارهٔ على (عليهالسلام) از او چيزى پرسيد. انس گفت: بعد از ماجراى يومالرحبه قسم خوردم حديثى را دربارهٔ على (عليهالسلام) كتمان نكنم. از پيامبر خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) شنيدم كه فرمود: على در روز قيامت رئيس پروا پيشگان است<sup>٢</sup>.

نظیر این ماجرا برای زید بن ارقم پیش آمد و پس از کتمان، علی (علیهالسلام) او را نفرین به کوری کرد. زید پس از آن که چشمش را از دست داد، فضایل علی (علیهالسلام) را بیان میکرد".

۹ ـ زيد بن على و بسياري از بزرگان اهل بيت وجود چنين نصى را انكار كردهاند.

جواب: در هیچ منبع معتبر شیعی چنین انکاری وجود ندارد و اساساً مسألهٔ نصِّ خلافت قابل انکار نیست.

۱۰ ـ صحابهٔ پيامبر (صلى الله عليه و آله و سلم) در مدّت حيات ابوبكر او را خليفهٔ رسول خدا (صلى الله عليه و آله و سلم) ميناميدند ً.

شرح شرح البلاغه مرح ١٩٠٠ م ٢٠٠

۲ \_ همان، ج۴، ص۲۹۰.

۲ \_ همان، ص ۲۹۱.

۴ ــ ادلّهٔ قبلی در متن آمده بود امّا این دلیل فقط در شرح آمده است (رك: شرح المقاصد، ج۵، ص۲۶۲).

جواب: مگر کسی در خلافت ظاهری آنان تردید داشته یا دارد؟ اکنون نیز از ابوبکر، عمر و عثمان به عنوان خلیفهٔ اول، دوم و سوم تعبیر میشود. بالاخره از راه صحیح یا ناصحیح زمام امور جامعهٔ اسلامی را به دست گرفتند. کلام در خلافت ظاهری نیست، بلکه کلام در امامت است که شیعه آن را مقامی عرشی میداند و اعتقاد دارد که در زیر سایهٔ سقیفهٔ بنی ساعده نمی گنجد و بیعت سقیفهای یا شورای آن چنانی توان نصب یا عزل آن را ندارد.

بنابر این، هیچ یك از ادلهای كه بر عدم نصب امام از جانب خدای سبحان اقامه كر دهاند دلالت بر مدعایشان ندارد.

# انتخاب امام (عليهالسلام) در نظر شيعه

در مقابل، امامیّه ادلّهای اقامه میکنند که اثبات میکند تعیین امام بر عهدهٔ خداوند است و خدا نیز آنها را تعیین و به وسیلهٔ پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به مردم ابلاغ کرده است.

١ ـ نخستين دليل، به قاعدهٔ لطف معروف است. در تقرير آن گفتهاند:

وجود امام لطف و رحمت است، خداوند لطف و رحمت را بر خودش واجب کرده است: (کتب ربّکم علی نفسه الرّحمة)<sup>ا</sup> پس خدای سبحان نصب امام را بر خودش واجب کرده است.

### توضيح استدلال:

هر چیزی که بنده را به طاعت خدا نزدیك و از معصیت او دور میكند، لطف نامیده می شود. خدای سبحان مردم را به اطاعت از خویش فراخوانده و از معصیت نهی كرده است و چون در این خواست مجدی است، باید مقدّمات آن را نیز فراهم كند



وگرنه غرض خود را نقض کرده است. چنان که اگر پدری به طور جدّی خواستار تحصیل فرزند خویش است، باید مقدّمات آن از جمله کتاب، دفتر، قلم، معلم و... را فراهم کند. یکی از مقدّمات و اسباب تقرّب بندگان به خدا و دوری آنان از عصیان او وجود امامی است که طاعت و معصیت را به انسان معرفی غاید، ابعاد آن را تشریح گرداند، زوایای آن را تبیین کند و ... بدین ترتیب بر خدا لازم است که چنین امام و راهنمایی را نصب کند و این، همان قاعدهٔ لطف است .

تذکّر: اگر چه در برخی کتب کلامی آمده است: بر خدا واجب است؛ «یجب علی الله»، لیکن در کُتب دقیق حِکَمی تعبیر به «یجب عن الله» یا «یجب من الله» می شود، یعنی از خداوند واجب است یا ترك آن از خدا ممتنع است می سعدالدین تفتازانی نیز چنین نقل کرده است: معتزله می گویند لطف، بر خدا واجب است و حکما می گویند: از خدا واجب است آ. به بیان دیگر: این ضرورت و وجوب از حاکمیت بعضی اسمای الهی بر اسمای دیگر، پدید می آید.

۲ ـ یکی از شرایط امام، عصمت در بینش نظری و روش عملی است تا در مقام بیان و عمل گرفتار نسیان، عصیان و خطا نگردد؛ زیرا در غیر این صورت پیروانش در پیروی از او گرفتار تردید خواهند شد و او نیز قابلیت وساطت میان خلق و خالق را نخواهد داشت.

از سوی دیگر میدانیم عصمت از اموری است که اطلاع بر آن جز از طریق علم غیب ممکن نیست چنان که افضلیت مطلق نیز از شرایط امام است و آگاهی از

۱ ـ این دلیل، بخشی از جایگاه امام را روشن میکند. عُرَفا، دلیلی عمیقتر از این دارند و جایگاه او را به عنوان انسان کامل، همان جایگاه انبیا (علیهمالسلام) میدانند (ر.ك: حماسه و عرفان، ص۹۳).

۲ ـ گوهر مراد، ص۳۴۹؛ اسرار الحكم، ج۱، ص۳۷۵؛ مجموعهٔ رسائل حاج ملا هادى سبزوارى، ص۱۸۰.

٣ \_ شرح المقاصد، ج٥، ص٥.

آن تنها به وسیلهٔ علم غیب امکان خواهد داشت. از این رو امام باید از جانب علاّم الغیوب تعیین و به وسیلهٔ رسول او به مردم ابلاغ شود.

تذکر: اهل سنّت، عصمت و افضلیت مطلق را در امام شرط نمی دانند و می گویند: اگر شرط هم باشد ظن به عصمت و افضلیت کافی است الیکن، چنان که گذشت، آنان امامت را از عرش خلافت الهی به فرش خلافت ظاهری و مادی تنزل داده اند. لذا لزوم این شرایط را در آن انکار می کنند. آن که عصمت و افضلیت مطلق ندارد، رئیس ظاهری کشور است، نه امام. این که گفته اند: ظن بر عصمت و افضلیت کفایت می کند، صحیح نیست؛ زیرا اصل در ظن عدم حجیّت و اعتبار است: (وإن الظن لایغنی من الحق شیئاً) مگر ظنی که دلیل خاص بر اعتبار آن اقامه شده و در کتابهای اصول فقه از آن بحث می شود.

افزون بر این که اگر وجود قید یا وصفی برای کسب مقام مادی یا معنوی و امثال آن شرط باشد، باید وجود آن به طور جزم احراز گردد، نه این که به ظن اکتفا شود. مثلاً اگر گفتیم: برای به دست گرفتن مقام ریاستِ کشور، مدیر و مدبّر بودن، آشنایی با سیاست و ... شرط است، باید وجود این اوصاف در افرادی که برای نیل به آن کاندیدا می شوند، احراز شود، نه این که بیعت کنندگان یا رأی دهندگان بگویند: ان شاء الله این افراد واجد این شرایط هستند، فکر می کنیم دارای این اوصاف باشند و امثال آن.

۳ \_ امامت عهد خداست، نه امر مردم: (قال لا ینال عهدی الظّالمین) شور و مشورت مربوط به امور مردم است، نه راجع به امر خدا: (وأمرهم شوری بینهم) ٔ

١ ـ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٥٣.

۲ ـ بی تردید ظن ّو گمان برای شناخت حقیقت هیچ سودی ندارد (سورهٔ نجم، آیهٔ ۲۸).

٣ ـ عهد من به ظالمان نميرسد (سورهٔ بقره، آيهٔ ١٢۴).

۴ \_ كار آنان با مشورت ميان خودشان است (سورهٔ شوري، آيه ۳۸).

همانگونه که مردم نمی توانند با شور و مشورت پیغمبر تعیین کنند، حکم فقهی صادر نمایند حلالی را حرام یا حرامی را حلال گردانند و .... با شور، مشورت، رأی دادن، اجماع و نظایر آن نمی توانند تعیین امام کنند. گرچه می توانند با این راهها امام تعیین شده را بشناسند و کشف نمایند.

برخی احتمال دادهاند مراد از عهد در اینجا نبوّت و رسالت باشد، نه امامت .

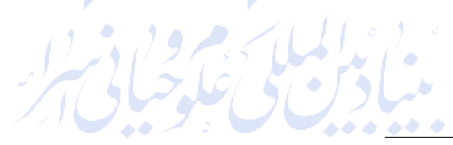
جواب: اوّلاً، قرآن کریم به صراحت دلالت دارد که این عهد، امامت بود؛ زیرا می گوید: (إنی جاعلک للناس إماماً...). از این جهت این ادّعا خلاف ظاهر قرآن کریم است. اگر بنا بر این باشد که هر جا بر خلاف عقیدهٔ انسان، دلیلی اقامه شد فوراً ایجاد احتمال کند حتی بر خلاف ظاهر صریح قرآن سنگی روی سنگ بند نمی شود.

ثانیاً، استدلال به این آیه به منظور اثبات امامت در کلام قرآنهای ناطق و صادقان مصدَّق، یعنی ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) آمده است. از این جهت جای هیچگونه تردیدی باقی نمیماند.

۴ ـ امامت، خلافت از جانب خدا و رسول اوست. به طور طبیعی هر خلیفهای باید از سوی مُستخلف عنه تعیین شود. بنابر این، کسی که از سوی مردم انتخاب می شود، خلیفهٔ مردم است نه خلیفهٔ خدا و رسول او.

برخى گفتهاند:

دلیل اقامه شده بر این که اگر کسی با اجماع مردم انتخاب شود، خلیفهٔ خدا و رسول او خواهد بود، چنان که فتوای مفتی حکم خدا محسوب می شود نه حکم او؛ قضای قاضی، قضای الهی به



حساب مي آيد و...١.

جواب: اولاً، چنین اجماعی وجود ندارد.

ثانياً، بر فرض وجود، دليلي بر حجّيت چنين اجماعي نداريم.

ثالثاً، معنای این کلام آن است که خدا و رسول هیچ اقدامی ندارند، بلکه منتظر میمانند تا مردم برایشان خلیفه تعیین کنند و حتی اگر فاسقی را تعیین کنند که بعدها فاسق شود خدا و رسول باید خلافت او را بپذیرند. (سبحانه و تعالی عمّا یقولون علوّاً کبیراً)".

تذکر: اگر چه در فقه شیعه گفتهاند: ولی فقیه با رأی مردم حاکمیت پیدا میکند، لیکن اثر رأی مردم، فعلیت بخشیدن به حاکمیت فقیه است امّا مشروعیت حاکمیت او از عدالت و فقاهت ناشی می شود. بدین معنا که هرگاه شرایط حاکمیت که عمدهٔ آن فقاهت و عدالت است در کسی پدید آمد خلافت وی، از جانب خدا مشروعیت پیدا میکند و مردم با رأی و بیعت خود، حاکمیت مشروع او را فعلیت می بخشند. بنابر این، خدا منتظر رأی مردم نیست، بلکه مردم با رأی خویش، تکلیف خودشان را تعیین میکنند که حاضر به پذیرش حاکمیت این شخص هستند یا شخص دیگر. پس رأی مردم مقبولیت بخش است، نه مشروعیت دهنده؛ مگر آن که توسعه ای در معنای مشروعیت قائل شویم و آن را به معنای اقتدار ملّی و مانند آن تفسیر کنیم که در این هنگام رأی مردم سبب اقتدار فقیه جامع الشرایط می گردد و او با پشتوانهٔ اقتدار ملّی توان رهبری می یابد.

۵ ـ پيغمبر اکرم (صلى الله عليه و آله و سلم) هرگاه به مسافرت هر چند کوتاه مدّت مىرفت براى خود

١ ــ شرح المقاصد، ج٥، ص٢٥٤.

۲ ـ راجع به شرط عدالت در خليفه ر.ك: ص ۳۵۰.

۳ ـ پاك، منزّه و برتر است خداوند از آنچه كه آنان مىگويند، برترى بزرگ (سورهٔ اسراء، آيهٔ ۴۳).

جانشین تعیین میکرد، چگونه ممکن است که به سفر بیبازگشت قیامت برود و کسی را به جانشینی خود برنگزیند؟ برخی گفتهاند: وقتی پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) راه تعیین خلیفه را بیان کرد (اجماع اهل حلّ و عقد و...) در حقیقت به وظیفهٔ خود عمل کرده است و اشکالی بر او نیست'.

جواب: بیان راه تعیین خلیفه به تنهایی کافی نیست. شاهدش آن است که:

اوّلاً، دختر او، یعنی فاطمهٔ زهرا (علیهاالسلام) که نزدیك ترین فرد به آن حضرت بود، خلافت خلیفهٔ تعیین شدهٔ از جانب سقیفه را نپذیرفت.

ثانیاً، پسر عمّ و داماد او که اهل سنّت اگر همه چیز را انکار کنند، صحابت علی (علیهالسلام) را با پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) و قرب منزلت او در نزد آن حضرت را نمی توانند انکار کنند زیربار چنین خلیفهای نرفت. چنان که بسیاری از بزرگان صحابه نیز زیر بار نرفتند.

ثالثاً، خلفای ثلاثه نیز بیان راه را کافی نمی دانستند. از این جهت خلیفهٔ اول در زمان حیات خود اقدام به تعیین خلیفهٔ پس از خود کرد. عمر نیز با تشکیل شورای آن چنانی خلیفهٔ پس از خود را معین نمود و عثمان چون محاصره شد، مدینه و سایر شهرها برضد او قیام کردند و ...، می دانست تعیین خلیفهٔ بعدی ثمری ندارد و گرنه او نیز چنین می کرد. این، همان است که برخی گفته اند: درایت و دوراندیشی خلفا بیش از پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بوده است! (نعوذ بالله و نستجیر به).

۶ ـ اگر بنا باشد تعیین جانشین پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) بر عهدهٔ مردم باشد و فرض کنیم مردم اجتماع کردند و هیچگونه خلاف و اختلافی در مرکز و سایر بلاد نبود و...، روال طبیعی انتخاب این است که پس از رحلت نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) گروهی زیر سایهٔ سقیفهٔ بنی ساعده گرد هم آیند، افراد صاحب نفوذ و به اصطلاح اهل حل و عقد را



۱ ـ شرح المقاصد، ج۵، ص۲۵۴.

فراخوانند، بحثهای مقدّماتی مطرح شود، از ملاكها و معیارها بحث كنند، نامزدهای خلافت مطرح شوند، راجع به صلاحیت و واجد شرایط بودن آنها گفتوگو كنند و... در نهایت رأی بگیرند. این بحثها و تبادل نظرها اگر یك یا چند روز زمان نیاز نداشته باشد، حداقل چند ساعت طول میكشد، مگر آن كه انتخاب، صوری و ظاهری باشد، نه واقعی. اكنون سؤال این است كه در همان چند ساعت چه كسی باید وظایف امام را انجام دهد؟ اعضای سقیفه و خلیفهٔ انتخابی آن در طول آن چند ساعت تحت قیادت و امامت چه كسی باید باشند؟

این، در حالی است که امام، فردی عادی در نظام هستی نیست که بود و نبود وی چندان تأثیری برای جامعهٔ بشری نداشته باشد. او خلیفهٔ خدا، حجّت و مجرای فیض او، فرماندهٔ فرشتگان و تنظیم کنندهٔ روابط اسمای حسنای الهی است، به گونهای که به برکت وجود او باران میبارد، آسمان پابرجاست، همهٔ موجودات، حتی کافران و دشمنان خدا و رسول و دشمنان امامان روزی میخورند و نظام هستی لحظهای نمی تواند از وجود او بی نیاز باشد. از این جهت در روایات آمده است:

پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) به علی (علیهالسلام) فرمود: آنچه را که به تو املا میکنم و برایت میخوانم، بنویس. علی (علیهالسلام) پرسید: آیا می ترسی که فراموش کنم؟ فرمود: نه [از این جهت نگران نیستم؛ زیرا] از خدا خواستهام که نسیان و فراموشی به سراغ تو نیاید، لیکن برای شرکای امامت خودت بنویس که فرزندان تو هستند و خداوند به وسیلهٔ آنها بر امّت من باران می فرستد، دعایشان را به اجابت می رساند، از مردم بلا را دور می گرداند و رحمت خویش را از آسمان نازل میکند. آن گاه در حالی که اشاره به امام حسن و امام حسین (علیهماالسلام) میکرد، فرمود: این، اولی آنان [شرکای امامت علی (علیهالسلام)] است

، بن الملكي عبود المار سياد بن عبود الى عبود المرر و اين، دومي شان و بقيه امامان از فرزندان او هستند كه خدا از آنان راضى باشد؛ قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: يا علي! أكتب ما أملي عليك. قلت: يا رسول الله! أتخاف علي النسيان؟ قال صلّى الله عليه و آله و سلّم: لا وقد دعوت الله عز وجل أن يجعلك حافظاً ولكن أكتب لشركائك الأثمّة من ولدك بهم تسقى أمّتى الغيث وبهم يستجاب دعائهم وبهم يصرف الله عن النّاس البلاء وبهم تنزل الرحمة من السماء وهذا أوهم وأشار إلى الحسن، ثمّ قال صلّى الله عليه و آله و سلّم: وهذا ثانيهم وأشار إلى الحسين ثمّ قال: والأئمّة من ولده رضى الله عنهم .

پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) روزی در خطبهٔ خود بعد از حمد و ثنای الهی فرمود:

ای مردم! ... از اهل بیت من بیاموزید و به آنها چیزی یاد ندهید که آنها از شما اعلم و آگاه ترند و زمین از آنان خالی غی شود و اگر خالی شود، اهلش را فرومی برد. سپس فرمود: بارالها! یقیناً تو زمین را از حجّت خود [امام] خالی نمی کنی تا حجّت تو [دین] باطل نشود و اولیا و دوستانت بعد از آنکه هدایتشان کردی گمراه نگردند...؛ ... فتعلموا منهم ولا تعلموهم فإنهم أعلم منکم ولا تخلو الأرض منهم ولو خلت لانساخت بأهلها ثم قال: اللهم إنك لا تخلي الأرض من حجّة علی خلقك لئلا تبطل حجّتك ولا تضل أولیائك بعد إذ هدیتهم ل

همچنین در جوامع روایی شیعه آمده است:

منا درالما کی عادمانی از منا دران کی عادمانی از

١ \_ ينابيع المودة، ص٢٠.

<sup>ٔ</sup> \_ همان.

اگر زمین به اندازهٔ چشم به هم زدن از حجّت خدا خالی گردد، اهلش را فرو خواهد بُرد؛ لو خَلت الأرضُ طرْفة عین من حجّةِ لساخت بأهلها .

در روایت دیگری حضرت ثامن الحجج (علیهالسلام) از نبود امام حتّی برای یك لحظه به خدا پناه میبرد؛ معاذ الله لاتبقی ساعة إذاً لساخت ً.

امام صادق (علیهالسلام) از پدر بزرگوار خود و او از حضرت علی بن الحسین، امام سجّاد (علیهماالسلام) روایتی را ذکر می فرمایند که آن حضرت پس از ذکر فضایلی از خاندان خود و منشأ خیرات بودن آنان می فرماید:

اگر كسى از ما برروى زمين نباشد، زمين اهلش را فرو مىبرد؛ ولولا ما فى الأرض منّا لساخت بأهلها".

آن گاه فرمود:

همواره زمین از نعمت حجّت خدا برخوردار است و هرگز از آن خالی نخواهد شد. از زمان آدم (علیهالسلام) تاکنون چنین بود و تا قیام قیامت نیز چنین خواهد بود. اگر زمین خالی از حجّت شود، خدا عبادت نخواهد شد. البتّه این حجّت گاهی ظاهر و شناخته شده است و گاهی غایب و مستور؛ ولم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجّة بله فیها ظاهر مشهور أو غائب مستور ولا تخلو إلی أن تقوم السّاعة من حجّة الله فیها ولولا ذلك لم یُعبد الله ً.

- بحار، ج ۲۳، ص ۲۹. - همان، ص ۳۵. - همان ص ۵.

۴ \_ همان؛ ينابيع المودة، ص٢١.

امير مؤمنان، على (عليه السلام) نيز مى فرمايد:

آرى، هرگز زمين از حجّت الهي خالى نخواهد شد، خواه ظاهر و آشكار باشد يا ترسان و پنهان از ديدهها. [اين، براى آن است كه] دلايل و نشانههاى الهي باطل نگردد؛ اللّهم بلى، لاتخلوا الأرض من قائم لله بحجّة: إمّا ظاهراً مشهوراً وإمّا خائفاً مغموراً لئلا تبطل حجج الله وبيّناته .

\* \* \*



١ \_ نهج البلاغه، حكمت ١٤٧، بند ١١.

و مصابیح الدّجی؛ و چراغهای [روشنی بخش در] ظلمتها و تاریکیها.

مصابیح جمع مصباح از ریشهٔ «صبّح» به معنای انکشافی است که در ظلمت و تاریکی مادی یا معنوی رخ می دهد و روشنایی ظاهری یا باطنی ایجاد می گردد. به همین مناسبت، ظهور فجر را صُبْح گفته اندا. بدین ترتیب «مصباح» اسم برای وسیله ای است که به کمك آن انکشاف و روشنایی رخ می دهدا.

دُجی جمع دُجْیَة از ریشهٔ «دَجَی» است دُجی به معنای فراگیری و گستردگی است. دَجَی الإسلام، یعنی اسلام شیوع و گسترش پیدا کرد. این، معنای اصلی این واژه است، لیکن در معنای خاصی از گستردگی به کار گرفته شد. از این رو گفته اند: دَجَی اللّیل، یعنی تاریکی شب گسترش یافت و هر چیزی را دربرگرفت .

برخی گفتهاند: دجی به معنای ظلمت یا تاریکی شب همراه با ابر فراگیر است به گونهای که ماه و ستارهای قابل رؤیت نباشد<sup>۵</sup>. علامهٔ مجلسی (ره) نیز می گوید:

١ ـ هو انكشاف في ظلمةٍ مادّيّةٍ أو معنويّةٍ وحصول تنوّر ظاهريّ أو باطنيّ. ومن مصاديق الأصل ظهور الفجر بذهاب الليل (التحقيق. «صبح»).

٢ ـ والمصباح اسم آلة... فالمصباح مايكون به التنوّر وينكشف به الظلام (همان).

٣ \_ صحاح اللغة «دجي».

۴ ـ لسان العرب، «دجي».

۵ ـ الدَّجي: الظلمة أو سواد الليل مع غيم ٍ لا ترى نجماً ولا قمراً (اقرب الموارد، ج١، ص٣٢١«دجي»).

«ليلٌ داج» از «دجي الليل» به معناي ظلماني شدن و به نهايت رسيدن تاريكي شب است'.

بدین ترتیب «مصباح الدجی» به معنای چراغی است که تاریکیها و ظلمتها را روشن میکند. خواه چراغ، روشنایی و تاریکی مادی باشد، مانند (و زیّنًا السّماء الدّنیا بمصابیح) خواه معنوی، مانند (فألّف بین قلوبکم فأصبحتم بنعمته إخواناً).

#### پیشوایان نور

مراد از ظلمتی که در این جملهٔ زیارت آمده یا ظلمت عدم است که پس از شکافته شدن آن به وسیلهٔ نور وجود، موجودات پدید آمدهاند؛ یا ظلمت جهل، نادانی، کفر و... است که با نور علم و آگاهی شکافته می شود. هر یك از این دو معنا مراد باشد، ائمه (علیهمالسلام) به عنوان مصباح و چراغی که به برکت آنها این روشنایی ایجاد شد، مطرح خواهند بود. چنان که ممکن است هر دو معنا یا جامع آنها مراد باشد. توضیح این که:

ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) از یك سو با خدا مرتبط هستند و ازسوی دیگر با سایر موجودات. بدین گونه که فیض الهی را از ذات اقدس ربوبی دریافت می کنند و به سایر موجودات می رسانند. از این جهت می گوییم: آنان واسطهٔ فیض خدا هستند و هر فیضی که در هر نقطهٔ عالم هستی در هر زمان و هر مکان به هر موجودی می رسد، به برکت وساطت آنان است. علم و آگاهی، بخشی از این فیض است که به برکت آن،

١ ـ ليلٌ داج بالتّخفيف، من دَجَى اللّيل دجواً إذا أظلم وتمّت ظلمته (بحار، ج٨٣. ص١٨٨).
 ٢ ـ و آسمان دنيا (پايينترين آسمان) را به چراغهايي زينت داديم (سوره فصّلت، آيه ١٢).

۳ ـ پس خداوند بین دلهایتان الفت برقرار کرد و با نعمت پروردگارتان با یك دیگر برادر گشتید (سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۰۳).

ظلمت جهل و تردید شکسته می شود، چنان که اصل وجود و هستی نظام، بخش دیگری از این فیض است که از یُمن آن، ظلمت عدم و نیستی رخت بر می بندد، همان طور که چنین شد. امام صادق (علیه السلام) به ابوخالد فرمود:

نور امام در قلب مؤمنان از نور خورشید روشنی بخش در روز بیشتر است. به خدا سوگند! قلوب مؤمنان را آنان نورانی می کنند خداوند به مشیّت و حکمت خود نورشان را از عدّهای دریغ می کند. در نتیجه ظلمت و تاریکی، قلبهای آنان را فرا می گیرد؛ لَنُور الإمام فی قلوب المؤمنین الور من الشمس المضیئة بالنهار، وهم والله ینورون قلوب المؤمنین و یججب الله نورهم عمّن یشاء فَتُظلم قلوبُهم .

بنابر این، وصف «مصباح الهدی» رابطهٔ آن ذوات نورانی را با ماسوی الله بیان میکند، چنان که «سراج منیر» نیز بیانگر همین رابطه است: (یا أیّها النّبی ّ إنّا أرسلناک شاهداً ومبشراً ونذیراً \* و داعیاً إلی الله بإذنه وسراجاً منیراً) اگر چه قرآن کریم این وصف را از سِمَتهای پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) میداند، ولی اختصاص به آن حضرت ندارد، بلکه سایر امامان نیز در آن، شریك هستند.

شرط بهرهمندی از نور هدایت

کسی که خواهان روشنایی در دل تاریکی است ناچار به استفاده کردن از چراغ است. از این جهت انسان هدایت طلب باید از نور هدایت ائمه (علیهمالسلام) استفاده کند.

۱ - بحار، ج۲۲، ص۳۰۸.

۲ ـ ای پیامبر! ما تو را [به سِمَت] گواه و بشارت دهنده و بیم کننده فرستادیم. و [نیز] دعوت کنندهٔ به سوی خدا به فرمان او و چراغ فروزان [فرستادیم] (سورهٔ احزاب, آیات ۴۶ ـ ۴۵).

چنان که نمی توان از چراغ، پیش تر رفت بلکه باید چراغ را روشن کرد و سپس در پناه روشنایی آن راه را از بیراهه تشخیص داد، انسان حقیقت طلب نیز باید در پناه هدایت ائمّه (علیهمالسلام) به راهش ادامه دهد.

پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) در سفارشات خود، امّت را از سبقت گرفتن از ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) و طلب هدایت نکردن از آنان و هدایت طلبیدن از دیگران بر حذر داشته است: «فلا تَسْبقوهم فَتهْلکوا» در بیان دیگری از آن حضرت دربارهٔ اهل بیت وحی و نبوت رسیده است:

آن کس که دوست دارد بر کشتی نجات سوار شود، به دستگیرهٔ محکم تمسّك جوید و به ریسمان ثابت و پایدار الهی چنگ بزند، پس از من چارهای جز دوستی با علی [(علیهالسلام)] و دشمنی با دشمنان او ندارد و برای هدایت خواهی باید به سراغ فرزندان او برود؛ من أحبّ أن يركب سفينة النجاة و يستمسك بالعروة الوثقى ويعتصم بحبل الله المتين فَلْيُوال عليّاً بعدى وليُعاد عدوه و ليأتم بالهداة من ولده... ١

و در بیان دیگر آنان را پیشوایان هدایت و چراغهای روشنی بخش بعد از خود معرّفی کرده است؛ «... فلیتولّ علی بن أبی طالب وذرّيته الطّاهرين أئمّة الهدى ومصابيح الدّجي من بعده...٧٣٠.

سالك راه حق بيا همّت از اوليا طلب \*\*\* همّت خود بلند كن سوى حق ارتقا طلب

۲ \_ همان، ص۱۴۴.

۳ \_ همان، ص۱۴۳.

سَرور اولیا نبی است و ز پس مصطفی علی است \*\*\* خدمت مصطفی کن و همّت مرتضی طلب پیروی رسول حق، دوستی حق آورد \*\*\* پیروی رسول کن، دوستی خدا طلب چشم بصیرتت بخود نور پذیر کی شود؟ \*\*\* نور بصیرت دل از صاحب (إنّما) طلب شرعْ سفینهٔ نجات، آل رسول ناخداست \*\*\* ساکن این سفینه شو، دامن ناخدا طلب دل به دمم به گوش هوش می فکنند این سروش \*\*\* معرفت ار طلب کنی از برکات ما طلب ا

# یگانگی قرآن و عترت

کراراً اشاره شد که دو یادگار بزرگ رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم)، یعنی قرآن و عترت دو جلوه از یك حقیقت و دو نمود از یك واقعیت هستند که در حدیث ثقلین و مانند آن مورد اشاره و تأکید آن حضرت قرار گرفته است. این یگانگی در عرصه ها و اوصاف گوناگون بروز و ظهور کرده است. یکی از این اوصاف، روشنی بخشی این دو گوهر گران سنگ است. در این جملهٔ زیارت از ائمه (علیهمالسلام) به عنوان چراغهای روشنی بخش در تاریکی ها یاد شده است: «و مصابیح الدیجی».

از سوی دیگر از قرآن کریم نیز اینگونه تعبیر شده است:

من المار عمرون ونيار سياد زن المار عمرون ونيار

١ ــ اشاره است به آيه شريفه «إنما تطعمكم لوجه الله... » (سوره انسان، آيه يا آيه شريفه «إنما وليّكم الله ورسوله... » (سوره مائده، آيه ۵۵).
 ٢ ــ ديوان فيض كاشاني، ص٣٣ و٣٣.

«فامنوا بالله ورسوله والنور الّذي أنزلنا» \؛ پس ایمان آورید به خدا و رسول او و به نوری که نازل کردیم، «فالّذین ءامنوا به وعزّروه ونصروه واتّبعوا النور الّذي أُنزل معه أُولئك هم المفلحون» '؛ پس كساني كه به او [يعني نبي اكرم (صلي الله عليه و آله و سلم)] ایمان آوردند و بزرگش داشتند و او را پاری کردند و پیروی نمودند از نوری که با او نازل شد، آنان همان رستگارانند.

در بيان رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) در جواب سؤال جناب مقداد آمده است:

هنگامی که فتنهها، همانند پارههای گمراه کنندهٔ شب، امور را بر شما مشتبه [وافق را تاریك] گردانید، به قرآن رو آورید و در يناه آن هدايت بجوييد؛ فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المُظلِم فعليكم بالقرآن".

سر" این هماهنگی و یگانگی آن است که هر یك از این دو مشعل فروزان، یعنی قرآن ناطق و قرآن صامت مأموریت هدایت از جانب خدایی دارند که نور آسمان و زمین است؛ (الله نور السّموات والأرض...) ً. و چون هر دو، پیام نور را به همراه دارند پس نورانی اند و فضای زندگی را روشن می کنند.

يك نور در چهارده چراغ

مصابیح جمع است و اشاره به تعدّد دارد، لیکن این تعدّد منافاتی با نور واحد بودن ائمّه (علیهمالسلام) ندارد؛ زیرا وحدت، از آن نور است نه چراغ. از باب تشبیه می توان گفت:

> ١ ـ سورهٔ تغاين، آيهٔ ٨. ٢ \_ سوره اعراف، آيه ١٥٧.

۳ ـ بحار، ج ۸۹، ص۱۷. 🥏

۴ \_ سورهٔ نور، آیهٔ ۳۵.

لامپی که جریان الکتریسیته را به نور تبدیل و اطراف خود را روشن میکند، ممکن است آسیب ببیند و به جای آن لامپ دیگری نصب گردد، امّا جریان الکتریسیته و نوری که از آن ساطع میگردد یکی بیش نیست. تعدّد و دوگانگی از آن لامپ لامپ و ابزار منعکس کنندهٔ نور است، نه روشنایی و جریان الکتریسیته، و چون لامپها متناسب با شرایط زمانی و مکانی انتخاب میشود، اَشکال و اَلوان گوناگون پیدا میکند: گاهی بزرگ، گاهی کوچك، گاهی سبز، گاهی قرمز، گاهی سفید، گاهی بنفش و به رنگهای گوناگون جلوه گردد. پس یك نور است که شدّت و ضعف پیدا میکند و به رنگهای گوناگون جلوه گرمشود.

ائمه (علیهمالسلام) که حامل حقیقت امامت هستند به اقتضای شرایط زمانی و مکانی جلوههای مختلفی داشته و دارند: گاهی صبر، سکوت و خانه نشینی، گاهی صلح و سوزش، گاهی قیام و نبرد خونین، گاهی عبادت و دعا، گاهی تشکیل حوزهٔ تدریس، تربیت شاگرد و بیان احکام، حِکَم و معارف، گاهی تحمّل زندان و حبس، گاهی.... حقیقت امامت یك چیز است و تنها یك هدف دارد که چیزی جز هدایت مردم، نورانیت آنها و الهی کردن جامعه نیست، امّا در هر عصری به مقتضای همان عصر جلوه میکند.

\* \* \*



و أعلام التّقي؛ ونشانه هاي پرواپيشگي.

أعلام جمع «عَلَم» از ریشهٔ «عِلم» است. عَلَم اسم برای هر چیزی است که به وسیلهٔ آن مطلبی دانسته شود . از این رو به تابلوها و نشانههایی که در راهها نصب می شود تا علامت باشد و مایهٔ هدایت گردد، عَلَم گفته می شود .

تُقی و تقوی هر دو مصدر است؛ اصل این دو وُقی و وَقُوی بوده، واو به تاء تبدیل شده است ً. وَقْیْ عبارت است از دفع کردن خطر از چیزی به وسیلهٔ چیز دیگر [و نگهداری و حفاظت از آن[ٔ سپر را از آن جهت که انسان را از خطر حفظ میکند، وقایة میگویند . در روایتی از پیغمبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) رسیده که فرمود: «هر چند با پارهای خرما خودتان را از آتش حفظ کنید»؛ «اتّقوا النّار ولوْ بشقِّ تَمرة ؟ . صاحب

۱ \_ إسمٌ لما يُعلَم به (التحقيق، ج۸، ص۲۱۰، «علم»).

۲ ـ ما ينصب في الطريق ليكون علامة يُهتدى بها (العين، ج٢، ص١٢٧٥ «علم»).

۳ ـ این تبدیل. سماعی است و اختصاص به این کلمات ندارد. بلکه کلمات دیگری نیز وجوددارد که چنین دگرگونی و تبدیلی در آنها ایجاد شده است. نظیر: وُجاه: تُجاه، وُهَمَة: نُهَمَة، وُقاة: تُقاة، وَتری: تَتری، وَوْراة: تَوراة، وَوْأَم: تَوْاْم، أُخو: أُخت، بئوْ: بئت و... (شرح شافیهٔ ابن حاجب، ج۳. ص۲۱۹ و ۲۲۰).

٤ \_ الواو والقاف والياء: كلمةٌ واحدةٌ تدلُّ على دفع شيء عن شيء بغيره (مقاييس اللغة، ج٤، ص ١٣١، «وقي»).

۵ ـ والوقاية: مايقي الشيء (همان).

٤ \_ من لايحضره الفقيه، ج ٤، ص ٣٨٠.

مقاییس اللغة در شرح این حدیث میگوید: گویا اراده کرده که آن را سپر میان خودتان و آتش قرار دهید'. راز پوشی و حفظ اسرار را از آن جهت تقیّه گفتهاند که انسان را از گزند مخالف حفظ میکند.

برخی تقوا را به معنای ترس گرفتهاند که از باب استعمال سبب در مسبب است وگرنه تقوا به معنای ترس نیست.

#### نشانههای تقوا

در تمام کشورها، مرامها، مسلكها و... متداول است که نشانهها و علامتهایی را برای برخی معانی قرار میدهند به گونهای که هر کس با آن علایم آشنا باشد با دیدن آنها معانی موردنظر را درمی یابد و به مقصود نصب کنندهٔ علامت پی می برد. پرچم عزا، شادی و جشن، پرچم کشورها، شرکتها، تیمهای ورزشی و... از این قبیل است. همچنین در جادههایی که محل تردد افراد مختلف است تلاش می کنند افزون بر تأمین روشنایی، خطراتی مانند پیچ، تقاطع، گردش به چپ و راست، لغزنده بودن، شیب دار بودن، محل ریزش کوه و... را با نصب آینه و تابلو، به راننده گوشزد کنند تا با آگاهی و شناخت کامل رانندگی کند و خطری برای او پیش نیاید. امروزه ارتباط ملتها با یك دیگر آن قدر زیاد و تنگاتنگ شده که تمام ساکنان کرهٔ زمین را به اهالی یك دهکده تشبیه می کنند و بر این اساس مجموع کشورهای دنیا را «دهکدهٔ جهانی» می نامند. از این رو سعی و تلاش بر این است که در وضع علایم و نشانهها از نوشته که اختصاص بیشتری به ملیتها و اقوام دارد کمتر استفاده شود تا علایم، جهانی تر و همگانی تر باشد.



١ ــ و كأنّه أراد: اجعلوها وقايةً بينكم وبينها (مقاييس اللغة، ج۶. ص١٣١. «وقي»).

در مسیرهای معنوی نیز چنین مهلکههایی وجوددارد، بلکه از لحاظ کمیت بیشتر و از لحاظ کیفیت خطرناك تر است. از این جهت گفتهاند:

بر روى جهنم صراطى نصب مى شود كه از مو باريك تر و از شمشير برنده تر است؛ ثمّ يوضع عليها الصّراط أدق من الشّعرة وأحدّ من السّيف'.

این خطرات و مهالک همان است که در بیان شرع مقد س به صورت احکام واجب، حرام، حلال و... بیان شده و سالک این مسیر موظّف به انجام واجبات، پرهیز از محرّمات و رعایت سایر احکام است. هر عالِم دینی که احکام الهی را بیان و مردم را با مرزهای واجب و حرام آشنا میکند، در حد خود عَلَم هدایت و تقواست، لیکن ائمه اطهار (علیهمالسلام) در این زمینه نیز مانند سایر زمینهها در مرتبه و مرحلهای هستند که دیگران را نمی توان با آنها مقایسه کرد؛ زیرا:

اوّلاً، دیگران هر چه دارند از آنها آموخته اند و فقط واسطه ای هستند که علوم الهی و احکام و حِکَم را از آنها میگیرند و به مردم منتقل میکنند ولی ائمّه (علیهم السلام) در مکتب کسی تتلمذ نکرده اند، بلکه علومشان را به صورت ارثی و با واسطهٔ پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) از خدای سبحان گرفته اند.

ثانیاً، دیگران در آنچه دارند، ناقصند، یعنی نسبت داناییهایشان از آنچه نمیدانند بسیار اندك است، در حالی که ائمهٔ اطهار (علیهمالسلام) نقصی در این جهت ندارند.

ثالثاً، ائمّه (علیهمالسلام) گذشته از عصمت در مقام علم، در مقام عمل نیز معصوم هستند و نه تنها گفتارشان حجّت شرعی و مبیّن احکام الهی است، اعمالشان نیز حجّت

منا درالمال عمود او المار منا درالمالي علي عالي المرار

۱ ـ بحار، ج۸، ص۶۵ اگر چه این حدیث مربوط به قیامت است و ضمیر «ها» در «علیها» به جهتم بر میگردد. لیکن قیامت و جهتم باطن دنیاست و آنچه در اینجاست در آنجا ظهور میکند.

شرعی و مبیّن احکام است، چنان که سکوتشان در مقام امکان تکلّم و قدرت بر نفی و اثبات که اصطلاحاً تقریر معصوم نامیده می شود حجّت و مبیّن احکام است.

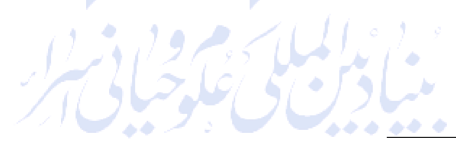
رابعاً، یگانگی و پیوند ائمهٔ اطهار (علیهم السلام) با قرآن که آن نیز عَلَم تقواست و مبیّن و مفسّر آن بودن، خصوصیّت دیگری است که ائمّه (علیهم السلام) را از دیگران ممتاز میکند.

افزون بر آنچه گذشت، عَلَم و پرچم نشانهٔ تعلّق و وابستگی است. یك هواپیما یا کشتی از کشوری حرکت میکند و دهها کشور را در مینوردد و سپس به مبدأ بر میگردد یا محصول کارخانهای از یك کشور به کشورهای مختلف صادر میشود، هر کس که علامت آن کارخانه را بر آن کالا یا پرچم آن کشور را بر هواپیما یا کشتی ببیند، میفهمد که این کالا، کشتی یا هواپیما به کجا تعلّق دارد.

زندگی برخی از انسانها با هر آیین و مسلکی سازگار است. از این رو وابستگی و تعلّق به آنها بیانگر موضع و مرام انسان نیست. برخی دیگر از انسانها کفر ممثّل هستند که وابستگی به آنها مبیّن موضع الحادی انسان است. نمونهٔ آن فرعون است که قرآن کریم میفرماید:

آل فرعون [یعنی کسانی که به او وابستگی و تعلّق خاطر دارند] را در شدیدترین عذابها درآورید؛ (أدخلوا ءال فرعون أشدّ العذاب)'.

گروه سوم دارای مرام و مسلك الهی و توحیدی هستند و تعلّق و وابستگی به آنها بیانگر موضع ایمانی است؛ چنان که ابراهیم (علیهالسلام) به عنوان بانی بنای توحید و سمبل یگانه پرستی شناخته می شود. از این رو نه تنها خود او الگوی خدا پرستی است، بلکه تبعیت و پیروی از آن خلیل حق تعالی موجب بهره مندی از این اسوه و الگو بودن است:



(قد كانت لكم أُسوة حسنة في إبراهيم والّذين معه) ؛ به تحقيق براى شما در [شيوهي] ابراهيم و كساني كه با او بودند، الگويي پسنديده وجود دارد.

البتّه هر یك از این گروهها دارای درجات و مراتب هستند. ائمّهٔ اطهار (علیهمالسلام) مصداق كامل و نمونهٔ بارز عَلَم تقوا و معیار ایمان هستند. از این جهت تعلّق و وابستگی به آنان نشانهٔ ایمان و تقواست، همانطور كه بیگانگی، بغض، كینه و عداوت با آنان، علامت كفر، نفاق و بیگانگی از ایمان و تقواست. علی (علیهالسلام) فرمود:

براساس این روایت، حبّ و بغض علی (علیهالسلام) معیار و ملاك ایمان و نفاق است؛ چنان كه در بیانی دیگر به عنوان اماممتّقین معرّفی شده است. رسول اكرم(صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود:

من المال عمود النارا منا درا المالي عاد حيالي الرار

١ \_ سوره ممتحنه، آيه ۴.

٢ \_ نهج البلاغه، حكمت ٢٥.

در قیامت، سوارهای جز ما چهار نفر نخواهد بود. عبّاس، عموی آن حضرت برخاست و گفت: غیر از تو چه کسانی هستند؟ فرمود: من بر براق سوار می شوم... صالح بر ناقهٔ خدای عز وجل که قوم او آن را پی کرده بودند، سوار می شود... و عمویم حمزة بن عبد المطلب که شیر خدا و شیر رسول او و سید شهیدان است بر ناقهٔ من، یعنی «عضباء» سوار می شود... و برادرم، علی بر شتری از شترهای بهشتی سوار می شود... خلایق با دیدن آن می گویند: این شخص، جز نبی مُرسَل یا فرشتهٔ مقرب است و نه نبی مرسل و نه حامل فرشتهٔ مقرب است و نه نبی مرسل و نه حامل عرش این، علی بن ابی طالب، وصی رسول رب العالمین و امام متقین و... است؛ ... هذا علی بن ابی طالب وصی رسول رب العالمین و امام متقین و... است؛ ... هذا علی بن ابی طالب وصی رسول رب العالمین و امام المتقین ... ... ...

اشارات

۱ \_ حقیقت تقوا

تأمّل و اندیشه در واقعیتهای موجود در عالم نشان میدهد که هر متحرّکی در مسیر حرکت خود در معرض خطر و آستانهٔ سقوط و هلاکت قرار خواهد گرفت. از این رو به کنترل کنندهای نیاز دارد تا از سقوط و انحطاط نجات پیدا کند، که نمونهٔ ساده و محسوس آن وسایط نقلیه، مانند اتومبیل، موتور، دوچرخه و... است. بی گمان وسیلهٔ کنترل کننده باید متناسب و هماهنگ با قدرت و سرعت وسیلهٔ نقلیه و موقعیت

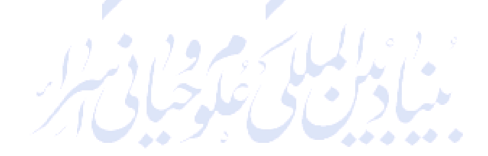


۱ ـ بحار، ج۷، ص۲۳۵.

مسیر آن باشد. چنان که ترمز اتومبیلها با یك دیگر متفاوت است و هیچ کدام در غیر جای خود قابل استفاده نیست. انسان نیز موجودی متحرّك است که حیاتش حرکت وی است. در این مسیر مهلکههایی وجوددارد که او برای حرکت در آن ناچار به داشتن کنترل کننده و بازدارنده است. به بیان دیگر: حیات عقلی و انسانی انسان که حیّ متألّه است او را به پیروی از اصولی معین که برگرفته از عقل، یا نقل است، وا میدارد به گونهای که ناچار است در چهار چوبی معیّن حرکت کند و از آن تجاوز و تعدّی نکند. لازمهٔ این تقید و پای بندی آن است که نیرویی درونی هنگام تحریك هواها و هوسهای درونی و بیرونی او را نگهداری کند. این نیروی نگهدارنده را اصطلاحاً تقوا مینامند که برای افراد محتلف، گونهگون است؛ زیرا کسی که میخواهد روستا یا زیرا کسی که میخواهد شهری را اداره کند. هم چنین است کسی که میخواهد کشوری را اداره کند در مقایسه با کسی که میخواهد شهر یا استانی را اداره کند. از این جهت برای انسان کاملی که میخواهد نظام هستی را اداره کند، عصمت را شرط دانستهاند. در حقیت عصمت، مرتبهٔ نهایی ملکهٔ تقوا و عالی ترین مرحلهٔ آن است.

## ۲ ـ ضرورت تقوا

افعال و حرکات انسان برخاسته از گرایشات درونی اوست. این گرایشات به دو دستهٔ اصلی تقسیم می شود: گذرا و راسخ. امیال گذرا به آن دسته از خواسته ها اطلاق می شود که بر اثر حادثه ای خاص یا در شرایطی معین بروز و ظهور می کنند. مثلاً خطیبی توانا و زبردست با سخنرانی خود احساسات عدّه ای را تحریك می کند و از آنها جهت ساختن بیمارستان یا اعانت



درماندهای استمداد می جوید و سرانجام مقصود خود را عمل می کند. در اینجا صفت جود و بخشش مستمعان منشأ افعالی به نام کمك، همدردی، اعانت و دستگیری شده است، امّا در بسیاری از این افراد شاید همین یك مرتبه باشد و هرگز تكرار نگردد؛ زیرا وصفی که منشأ این افعال شده، گذرا و غیر راسخ است. آری، اگر هنرمند دیگری بتواند بار دیگر احساساتشان را تحریك کند، می تواند اعانت دیگری از آنها بگیرد.

امیال و اوصاف راسخ و پایدار که به آنها ملکات نفسانی نیز گفته می شود، بر آن گروه از خواسته ها اطلاق می گردد که برای همیشه در انسان وجوددارد و همواره منشأ افعال و اعمال مربوط به آن وصف می گردد، چنان که بخشش حاتم طایی چنین بود. البته زایل کردن صفات راسخ و ملکات گرچه امکان دارد، لیکن بسیار دشوار است.

انسانی که در مسیر سیر و سلوك است و تلاش می کند خود را به ضوابط و چهارچوبهای شرع مقدّس مقیّد کند همواره در معرض تهاجم دشمن عنود و پرکینهای است که به عزّت خدا قسم یاد کرده تا راه را بر او ببندد: (قال فبعزّتک لأغوینهم أجمعین) در از این رو در تمام لحظات به سپر گرفتن و مبارزه کردن در پناه آن نیاز دارد. از سوی دیگر دشمنی شیطان همه جانبه و به اندازهٔ قدرت و استطاعت اوست: (قال فبما أغویتنی لأقعدن لهم صراطک المستقیم \* ثم لاتینهم من بین أیدیهم و مِنْ خَلفهم و عن أیمانهم و عن شمائلهم و لا تجد أکثرهم شاکرین) در نتیجه مبارزه و سپر گرفتن انسان نیز باید همه جانبه و به اندازهٔ قدرت و استطاعت او

١ ـ [شيطان] گفت: به عزّت تو سوگند! كه همهُ آنان را گمراه خواهم كرد (سورهُ ص، آيهُ ٨٢).

۲ ــ [شیطان] گفت: به سبب این که مرا گمراه ساختی، [برای گمراه کردن] آنان بر سر راه مستقیم تو خواهم نشست. سپس از پیش رو، پشتسر و از راست و چپ آنان به سراغشان خواهم آمد [به گونهای که] اکثر آنان را شاکر [نعمتهای خود] نخواهی یافت (سورهٔ اعراف، آیات ۱۷ ــ ۱۶).

باشد؛ (فاتّقوا الله ما استطعتم) .

افزون بر این، معیت قیّومیه و دائمی خداوند و نظارت او بر بندگان: (وهو معکم أین ما کنتم والله بما تعملون بصیر) ر زمینهٔ این تقوا و مراقبت دائمی و همیشگی را فراهم میکند. حضرت علی (علیهالسلام) زمینهٔ تقوا و ضرورت مراقبت همیشگی را این گونه بیان کرده است:

از خدایی پروا داشته باشید که شما در مقابل دیدگان او هستید، زمام شما به دست او و حرکات و سکنات شما در قبضهٔ قدرت وی است. اگر چیزی را کتمان کنید، می داند و اگر آشکار کنید، می نویسد. نگهبانان کریمی بر شما گمارده که حقی را زایل و باطلی را تثبیت نمی کنند؛ فاتقوا الله الذي أنتم بعینه ونواصیکم بیده و تقلّبکم فی قبضته. إن أسررتم عَلِمه وإن أعلنتم کتبه قد وكّل بذلك حفظةً كِراماً لا يسقطون حقّاً ولا يثبتون باطلاً .

آن حضرت در کلامی دیگر زمینه و ضرورت تقوا را این گونه تبیین کرده است:

مردم! از خدایی پرواکنید که اگر چیزی بگویید، میشنود و اگر چیزی را پنهان کنید، میداند؛ أیّها الناس اتّقوا الله الّذي إن قلتم سمع و إنْ أضمرتُم عَلِمَ .

تمام انبیا که کار اصلی شان راهنمایی انسانها در مسیر مبارزه با شیطان و هواپرستی، کیفیت مبارزه، پیمودن صراط توحید و امثال آن است، ترجیع بند دعوت خویش را تقوای الهی و اطاعت از خود قرار دادهاند؛ (فاتّقوا الله

١ \_ سورهٔ تغابن، آيهٔ ١٤.

٢ ـ او با شماست هر جاكه باشيد و خداوند به آنچه انجام مي دهيد، بيناست (سورهٔ حديد، آيهٔ ۴).

٣ \_ نهج البلاغه، خطبه م ١٨٣، بند ١٠.

۴ \_ همان، حکمت ۲۰۳.

391

وأطيعون) ٰ. چنان كه با تعجّب از قوم خود مي پرسيدند چرا تقواى الهي پيشه نميكنيد؟؛ (أفلا تتّقون) ٚ.

در وصایای لقمان به فرزندش نیز دنیا به دریایی عمیق تشبیه شده که عوالم بسیاری را به کام خویش کشیده است و انسان برای نجات از آن، چارهای جز استفاده از کشتی تقوا ندارد؛ «یابُنی ان الدنیا محر عمیق قد غرق فیه عالَم کثیر فلتکن سفینتك فیها تقوی الله ".

گناه، سمّی است که روح انسان را مسموم میکند؛ «النظر سهم من سهام إبلیس مسموم» آ. از این رو باید از آن اجتناب کرد. این اجتناب، خود به خود مطلوب است، خواه به صورت ملکه باشد یا به صورت گذرا و غیر ملکه (حال)؛ زیرا در هر صورت باعث نجات انسان از هلاکت و مسمومیت است، لیکن تردیدی نیست که مطلوب اصلی شرع مقدّس، وجود ملکه تقواست تا انسان را از هر گناه بیمه کند. چنان که واکسینه کردن در مقابل بیماری و ایجاد مصونیت در برابر میکربهای بیماری زا از جایگاه ویژهای در طبّ بدن برخوردار است.

٣ ـ دايره تقوا

تقوا بر حسب لغت، مطلق صیانت و نگهداری هر چیزی از هر امر ناپسند را شامل

۱ ـ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۵۰؛ سورهٔ شعراء، آیات ۱۷۹، ۱۲۶، ۱۳۱، ۱۴۴، ۱۳۱، ۱۲۶، ۱۳۱، ۱۲۶، ۱۳۱؛ سورهٔ زخرف، آیهٔ ۶۳. این جمله از زبان عیسی، نوح، هود، صالح، لوط و شعیب (علیهمالسلام) نقل شده است.

۲ ــ سورههای اعراف. آیهٔ ۶۵؛ یونس. ۳۱؛ مؤمنون. ۳۷، ۳۳، ۳۲، ۳۸، ۱۷۷، ۱۲۴، ۱۲۴، ۱۲۴، ۱۲۴، این جمله از زبان نبی اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم). نوح. هود. صالح. لوط. شعیب و الیاس (علیهمالسلام) بیان شده است.

۳ \_ بحار، ج۷۵، ص۲۹۹.

۴ ـ کافی، ج۵، ص۵۵۹. اگر چه در این حدیث از نگاه گناه آلود به عنوان تیر مسموم شیطان یاد شده است، لیکن هر گناهی چنین است و نگاه گناه آلود خصوصیتی از این جهت ندارد.

می شود، خواه ناپسند بودن آن، شرعی باشد یا عرفی. و اعم از آن که دلیل آن عقلی باشد یا نقلی. نیز عبارت است از توجّه به حق و جریان طبیعی و روال عادی عمل. چنان که فجور که در مقابل تقوا قرار دارد: (فألهمها فجورها و تقویها) دریدن این اعتدال و خارج شدن از جریان طبیعی و روال متعارف است بنابر این، تلاش برای حفظ اعتدال و خارج نشدن از جریان طبیعی و روال متعارف که با اطاعت از اوامر و نواهی الهی تحقق پیدا می کند، همان تقوا، صیانت و سپر گرفتن است. همان گونه که مواظبت بر اوامر و نواهی عقلی و عرفی چنین است. از این جهت امام صادق (علیهالسلام) فرمود:

تقوا آن است که خدا تو را در واجبات و اوامر خودش حاضر و در منهیّات و محرّمات خود غایب ببیند؛ أن لا یفقدك الله حیث أمرك ولا یراك حیث نهاك ً.

بدین ترتیب تقوا، عصاره و خلاصهٔ تمام فضایل و پرهیز از هرگونه رذیلت است. در نتیجه می توان گفت: عَلَم تقوا در حقیقت عَلَم هرگونه فضیلت و به عبارت دیگر مرز ارتکاب حلال و اجتناب حرام است و این، همان است که در زیارت حضرت علی (علیه السلام) از آن حضرت به عنوان میزان اعمال یاد شده است: «السلام علی میزان الأعمال» .

۱ ـ پس فجور و تقوای نفس را به او الهام کرد (سورهٔ شمس، آیهٔ ۸).

٢ ــ والتقوى تختلف خصوصياته باختلاف الموارد والجامع هو صيانة الشيء عن المحرمات الشرعية والعقلية والتوجّه إلى الحقّ وإلى تطهير العمل وإلى الجريان الطبيعي المعروف ويقابله الفجور: وهو انشقاق حالة الإعتدال والجريان الطبيعيّ المعروف وخروج أمر مخالف يوجب فسقاً وطغياناً (التحقيق، «وقي»).

۳ \_ بحار، ج۶۷، ص۲۸۵.

۴ \_ همان، ج۹۷، ص۲۸۷.

۴ \_ جايگاه تقوا

هر یك از عبادات از جایگاه ویژهای در معارف اسلامی برخوردار است، مثلاً:

نماز ستون خيمهٔ دين و چهرهٔ آن است؛ «الصّلاة عمود الدّين...» ، «لكلّ شيءٍ وجهُ ووجْه دينكم الصّلاة» .

روزه، سير آتش جهنّم است؛ «الصّوم جُنّةٌ من النّار»".

زكات، زايل كننده ً گناهان است و همواره با نماز ذكر مى شود؛ «... الزّكاة لأنّها قرنها بها... وقال صلّى الله عليه و آله و سلّم: الزّكاة تذهب الذّنوب» أ.

جهاد، كوهان عظمت اسلام است؛ «... وذروة سنامه الجهاد»<sup>٥</sup>.

امر به معروف و نهى از منكر كه تمام اعمال نيك بندگان و حتى جهاد در راه او در برابر آن دو به اندازه نم دهان در مقابل دريايي پهناور است؛ «وما أعمال البر كلّها والجهاد في سبيل الله عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا كنفثةٍ في بحر لجّي»؟.

ولایت، که نه تنها افضل از نماز، روزه، زکات و حج است، بلکه کلید آنها شمرده می شود؛ «الولایة أفضل لأنها مفتاحهن ّ...» .

با همهٔ اهمیتی که این عبادات و سایر عبادتها دارد، هیچ فقیهی فتوا به وجوب یا استحباب خاص نسبت به توصیهٔ به نماز، روزه، جهاد، امر به معروف و نهی از

۱ \_ بحار، ج۷۹، ص۲۱۸.

۲ \_ همان، ص۲۲۷.

۳ \_ همان، ج۶۵، ص۳۳۳.

۴ \_ همان، ص۳۳۲.

۵ ــ همان، ص۳۳۱.

2 \_ نهج البلاغه، حكمت ٣٧۴.

۷ \_ بحار، ج۶۵، ص۳۳۲.

منکر، زکات و... در خطبههای نماز جمعه که همایش هفتگی مسلمانان است، نداده است، در حالی که توصیه به تقوا را در یك خطبه یا هر دو خطبه واجب دانستهاند. سرش در بیان امام متّقیان آمده است که فرمود:
تقوا و پرواپیشگی، رئیس اخلاق [و ریشهٔ آنها] است؛ التّقی رئیس الأخلاق .

و امام صادق (علیهالسلام) نیز آن را خلاصه و عصارهٔ انجام واجبات و ترك محرّمات معرّفی كرده است؛ «أن لایفقدك الله حیث أمرك ولا یراك حیث نهاك» آ. بدین ترتیب توصیهٔ به تقوا در واقع توصیه به نماز، روزه، جهاد، امر به معروف و نهی از منكر و خلاصه توصیه به انجام همهٔ واجبات و ترك جمیع محرّمات است، چنان كه حضرت علی (علیهالسلام) هنگامی كه شریح بن هانی را به فرماندهی لشكر نصب كرد تمام اخلاق فرماندهی (صبر، متانت، بردباری، وقار، انصاف، عدالت و...) را در یك توصیه جمع كرد و فرمود:

در هر صبح و شب، یعنی همیشه از خدا پروا داشته باش؛ اتّق الله فی کلّ صباح ومساءً".

۵ ـ مراتب در تقوا

اگر چه تقوا رئیس اخلاق و ریشهٔ همهٔ فضایل است، لیکن همانند سایر فضایل و کمالات اخلاقی سه درجه دارد: عام، خاص و اخصّ. تقوای عامّ پرهیز از محرّمات، تقوای خاص اجتناب از مشتبهات و تقوای اخص دوری از مباحات در

> ۱ ــ نهج البلاغه، حکمت ۴۱۰. ۲ ــ بحار، ج۶۷، ص۲۸۵.

٣ \_ نهج البلاغه، نامه ع٥٠.

ير تو اشتغال به واجبات و مستحبّات است.

مرحوم فيض كاشاني مي گويد: روزه سه درجه دارد:

روزهٔ عموم، روزهٔ خصوص و روزهٔ خصوص الخصوص (اخص). روزهٔ عموم بازداشتن شکم و حفظ دامن از مفطرات عمومی است. چنان که روزهٔ خصوص، بازداشتن گوش، چشم، زبان، دست، پا و سایر اعضا و جوارح از گناهان است و روزهٔ خصوص الخصوص (اخص) بازداشتن قلب و فكر از افكار دنيوي، همّتهاي يست و خلاصه نگهداري آن از ماسوي الله است ١

### ۶ ـ تقوای منفی و مثبت

تقوا را بر دو قسم منفی و مثبت تقسیم کرده، گفتهاند: تقوای منفی آن است که انسان برای محفوظ ماندن از شر هوای نفس و وسوسههای شیطان، زندگی در اجتماع را رها کند و گوشهٔ عزلتی برگزیند تا دامنش آلوده نگردد.

بزرگی دیدم اندر کوهساری \*\*\*\* قناعت کرده از دنیا به غاری

چرا گفتم به شهر اندر نیایی \*\*\* که باری بندی از دل برگشایی؟

بگفت: آنجا پری رویان نغزند \*\*\*\* چو گِلْ بسیار شد، پیلان بلغزند ۲

چنان که برخی برای رسیدن به این هدف، نیروها و امیال خود را سرکوب یا برای آن ایجاد مانع میکنند، مثلاً سنگریزه در دهان میگذارند تا از غیبت، دروغ، کلام لغو و... بر حذر باشند و گرفتار لغزش نشوند.

امّا تقوای مثبت آن است که انسان نیرو و قدرتی در خود ایجاد کند تا بتواند به

١ ــ المحجّة البيضاء، ج٢، ص ١٣٠، باب دوم.

۲ \_ گلستان سعدی، باب ۵ در عشق و جوانی، حکایت ۱۷، ص۱۳۸.

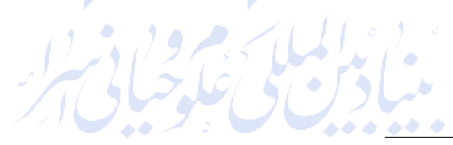
کمك آن با کژیها و انحرافهای جامعه مبارزه کند و برای نجات از لغزشهای اخلاقی و عقیدتی نیازی به عزلت نشینی و گوشهگیری نداشته باشد.

باید توجّه داشت که تقوای مثبت از اهمیت بیشتری برخوردار است؛ زیرا انسان مسلمان در برابر جامعه مسؤولیت دارد و باید با مبارزه کردن با کژیها و انحرافات، برای اصلاح و هدایت آن تلاش کند. این مبارزه از کسی بر میآید که اوّلاً، صحنه ٔ جامعه را ترك نکند و ثانیاً، از صیانت و حفاظت درونی برخوردار باشد تا خود مبتلا نگردد. کسی که از صحنه اجتماع گریزان است، هرگز نمی تواند برای اصلاح آن تلاش و کوششی داشته باشد.

اساساً تقوای منفی را از اقسام تقوا شمردن، نوعی مسامحه و سهلانگاری است؛ زیرا تقوا سپر داشتن، مصونیت یافتن در برابر میکرب گناه و اندیشه و انگیزهٔ تمرّد و عصیان است. کسی که با فرار از صحنهٔ زندگی اجتماعی، خود را از آلوده شدن حفظ میکند، واکسینه شده، سپر گرفته و برخوردار از حالت مصونیت نیست، بلکه فقط توانسته گلیم خویش را از آب بکشد.

صاحب دلی به مدرسه آمد ز خانقاه \*\*\* بشکست عهد صحبت اهل طریق را گفتم: میان عالِم و عابد چه فرق بُود \*\*\* تا اختیار کردی از آن این فریق را؟ گفت: آن، گلیم خویش بدر میبرد ز موج \*\*\* وین، جهد میکند که بگیرد غریق را

افزون بر آن که نمی تواند به مسؤولیت خود در برابر جامعه عمل کند. البته قبلاً اشاره شد که ترك گناه به هر کیفیتی باشد، مطلوب است. از این جهت تقوای منفی



نیز در حد خود بهرهای از کمال را دارد، به ویژه آن که در اوایل کار می تواند زمینه را برای تقوای مثبت فراهم کند.

#### ۷ \_ اهمیت تقوا

آثار و خواص ویژهٔ تقوا و پرواپیشگی موجب شد که این عنصر با ارزش، مورد اهتمام جدی قرآن کریم و ائمهٔ معصومین (علیهمالسلام) قرار گیرد. نخستین آیاتی که امین وحی برفراز غار حرا برپیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) تلاوت کرد، خدای سبحان را با عنوان «رب اکرم» که معلم انسانهاست، وصف غود؛ (إقرأ وربّک الأکرم) فی خدای سبحان با تذکّر این نکته به انسان فهمانده است که چنین معلّمی شاگرد خصوصی می طلبد تا او را پرورش دهد و به کرامت برساند؛ زیرا اگر گفته شود: معلم کریم درس می دهد، معنایش این است که درس کرامت می دهد. با توجّه به این که به استناد آیه را از آکرمکم عند الله أتقیکم) تقوا محور کرامت است، اولین آیه در حقیقت انسان را به متّقی شدن و پرواپیشه بودن فراخوانده تا به کرامت مطلوب برسد.

از سوى ديگر در آخرين آيهٔ نازل شده بر رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) نيز دعوت به تقوا شده است: (واتّقوا يوماً ترجعونفيه إلى الله ثمّ توفّى كلّنفس ماكسبت وهم لا يُظْلمون) . پس قرآنكريم باتوصيه به تقوا شروع شد و با همان توصيه ختم گرديد.

١ \_ سوره علق، آيه ٣.

۲ \_ گرامی ترین شما نزد خدا با تقواترین شماست (سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۳).

۳ ــ از روزی پروا داشته باشید که به سوی خدا بازگردانده میشوید و سپس به هر کسی [پاداش] آنچه کسب کرده بدون کم و کاست داده شود و هیچ کس مورد ستم واقع نمیشود (سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۸۱). اگر چه آخرین سورهٔ کاملی که بر رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) نازل شد، سورهٔ نصر بود ولی آخرین آیه طبق نقل مشهور همین آیه بود (الإنتقان، ج۱، ص۱۰۱، النوع الثامن) که پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) مطابق دستور خدا، فرمودند: آن را بعد از آیهٔ ۲۸۰ سورهٔ بقره قرار دهید.

هم چنین سفارش کرده است هر چه توان دارید در تحصیل مراتب تقوا تلاش کنید؛ (فاتّقوا الله ما استطعتم) . هر درجه از تقوا زمینهٔ پیدایش درجهٔ برتری از استطاعت را فراهم میکند، یعنی تقوا نه تنها از توان و استعداد انسان نمیکاهد، بلکه آن را افزایش می دهد. از این رو استعداد و استطاعت انسان محدود نیست تا به تقوای محدود بسنده کند. پس این آیه انسان را به تقوای نامحدود توصیه میکند.

روایات ائمهٔ معصومین (علیهمالسلام) نیز اهتمام ویژهای به تقوا داده است، به گونهای که در اکثر خطبههای نهج البلاغه، سخنی از تقوا به میان آمده و به آن توصیه شده است. سیّد شریف رضی (رحمهالله) نقل کرده است:

کمتر اتفاق میافتاد که حضرت علی (علیهالسلام) بر اریکهٔ منبر صعود کند جز آن که مردم را به تقوا توصیه میکرد و می فرمود: هیچ کس عبث و بیهوده خلق نشد، تا به لهو و بازی بپردازد و هیچ کس رها شده نیست تا به کارهای لغو و بي ارزش سرگرم شود...؛ و روي أنه عليه السلام قلّما اعتدل به المنبر إلاّ قال أمام الخطبة: «أيّها النّاس! اتّقوا الله فما خُلق امرء عَبَثاً فيلهو، ولا تُرك سُدى فيلغو .. " .

چنان که در جواب تقاضای صحابی خویش، همّام مبنی بر ذکر صفات متّقین آنگونه از عمق جان سخن گفت که همّام با شنیدن آن سخنان صیحهای کشید و قالب تهی کرد".

٨ \_ تقوا، معرفت و عمل صالح

اسحاق بن عمّار از امام صادق (عليهالسلام) پرسيد:

۲ \_ نهج البلاغه، حكمت ۳۷۰.

٣ \_ ر.ك: نهج البلاغه، خطبه 19۳.

مراد خداى سبحان از گرفتن با قوّت در آیهٔ (خذوا ماءاتیناكم بقوّة واذكروا ما فیه لعلّكم تتّقون) فوّت بدنی است یا قوّت قلبی؟ فرمود: هر دو مراد است؛ سألت أبا عبد الله علیهالسلام عن قول الله: (خذوا ماءاتیناكم بقوّة) أقوّة فی الأبدان أم قوّة فی القلوب؟ قال علیهالسلام: «فیهما جمیعاً» .

این حدیث نشان می دهد که علم و معرفت، یعنی اخذ کتاب خدا با قلب قوی و نیز عمل صالح، یعنی اخذ آن با جسم توانمند و مصمم، زمینه تقوا را فراهم می کند. بدین معنا که باید معارف الهی، قوانین اخلاقی و فقهی دین را به خوبی فهمید، عقاید دینی را با برهان عقلی یا نقلی و استدلال محکم و متقن فراگرفت و پس از عالم شدن، در کمال متانت و استحکام به آن معتقد شد. پس از علم و اعتقاد باید در عمل دقیق و حساب شده به معتقدات کوشید و با قدرت از آن دفاع کرد، تا به هدف آن که برخوردار شدن از تقواست، نایل آمد. بنابر این، اگر مجموع معرفت صائب و عمل صالح حاصل شد، شرایط تحصیل تقوا فراهم می گردد. بدین ترتیب عمل صالح مهیّا کننده، زمینه ساز و سرچشمه تقواست.

از سوی دیگر تقوای دینی تنها انگیزهای است که به کار انسان صبغهٔ الهی و عبادی می بخشد، بلکه می تواند بهترین و مهم ترین انگیزه و زمینه برای انجام اعمال صالح آن هم به بهترین شکل آن گردد ، هر چند که انگیزههای مختلفی برای انجام کار نیك وجود دارد، مانند: وجدان اخلاقی، شرافت انسانی، حیثیت اجتماعی، اخلاق جمعی، آداب معاشرت، ترحّم، عطوفت، نوع دوستی و .... از

۲ \_ بحار، ج۱۳، ص۲۲۶؛ ج۶۷، ص۵۰.

٣\_البته انگيزههايي نظير عشق و ارادت به خدا و تحصيل رضاي الهي از دايرهُ اين بحثها بيرون است.

این جهت در برخی از آیات، نتیجهٔ عمل صالح رسیدن به تقوا معرفی شده است. مثلاً دربارهٔ روزه میفرماید: روزه بر شما واجب شد، چنان که بر گذشتگان شما واجب شد. هدف از این برنامهٔ عبادی متّقی شدن شماست؛ (یا أیّها

الّذين ءامنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الّذين من قبلكم لعلّكم تتّقون)\.

دربارهٔ قصاص نیز فرمود:

اى خردورزان! حيات و زنده ماندنتان در اجراى حكم قصاص است. اين حكم از آن جهت بر شما واجب شد كه با تقوا شويد؛ (لكم في القصاص حيوة يا أولى الألباب لعلّكم تتقون) .

دربارهٔ اصل عبادت و عبودیّت نیز فرمود:

ای مردم! پروردگاری را که شما و پیشینیانتان را آفرید، عبادت کنید تا زمینهٔ تقوا را در شما ایجاد کند؛ (یا أیّها النّاس اعبدوا ربّکم الّذی خلقکم والّذین من قبلکم لعلّکم تتّقون)".

بنابر این، رابطهٔ تقوا با عمل صالح رابطهٔ طرفینی و متقابل است، یعنی از یك سو هر درجهٔ تقوا زمینهٔ درجهٔ بعدی عمل صالح را فراهم میكند و از سوی دیگر هر عمل صالحی پلهٔ بعدی برای تكمیل تقوا می شود. چنان كه این رابطه بین تقوا و معرفت و همچنین بین علم و عمل وجوددارد: «من عمل بما یعلم علّمه الله مالم یعلم» .

۱ \_ سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۸۳.

٢ \_ سوره بقره، آيه ١٧٩.

٣ ـ سورهٔ بقره، آيهٔ ٢١.

۴ ـ کسي که به آنچه ميداند عمل کند، خداوند به او ميآموزد چيزي را که نميداند (بحار، ج٧٥، ص١٨٩).

«من عمل بما علم ورّثه الله علم مالم يعلم» .

تذکر: «لعل» از حروف شبیه فعل و به معنای ترجی و امیدواری است که از تردید گوینده و عدم آگاهی او از آینده حکایت میکند، در حالی که شك و تردید دربارهٔ خدای سبحان معنا ندارد؛ زیرا او به هر چیزی آگاهی دارد؛ (إن الله کان بكل شیء علیماً) و گذشته، حال و آینده برای او یکسان است.

از این جهت گفتهاند: «لعل» در کلام خدای سبحان بدین معناست که فلان کار می تواند زمینهٔ فلان نتیجه را فراهم کند. امّا حتمی بودن آن چه بسا شرایط و مقدّمات دیگری دارد که تحقّق آن شرایط و مقدّمات به دست خود مکلّف است و به اراده و خواست او بستگی دارد. بدین ترتیب «لعل» برای بیان زمینه است. به بیان دیگر: «لعل» در کلام خدا بدین معناست که این مقام، مقام امیدواری است، هر چند که امیدواری گویندهٔ کلام معنا ندارد.

## ٩ \_ آثار تقوا

کمتر موضوعی را می توان یافت که همانند تقوا مورد تأکید آیات و روایات قرار گرفته باشد. قرآن کریم و روایات اهل بیت عصمت و طهارت (علیهمالسلام) آثار تقوا را در چند محور مطرح کرده که به برخی از آنها اشاره می شود:

۱ \_ بهرهبردارى از هدايت قرآن و موعظه و تذكّرات آن: (ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتّقين) ، (وإنّه لتذكرة للمتّقين) ، (هذا بيان للنّاس و هدى و موعظة "

۱ \_ بحار، ج۶۵، ص۳۶۳.

٢ \_ سوره نساء، آيه ٣٢.

٣ ـ آن كتاب [كه شما از حريم آن دوريدو] شكي در آن وجود ندارد، هدايت براي متّقيان است (سورهٔ بقره، آيهٔ ٢).

۴ ـ بى تردىد، قرآن پند و تذكرى براى متقيان است (سورهٔ الحاقه، آيهٔ ۴۸).

للمتقین) . چنان که هر کتاب آسمانی یا پند دهندهٔ دیگر نیز تنها برای اهل تقوا موعظه و تذکّر است: (... وءاتیناه الإنجیل... وموعظةً للمتقین) ، (ولقد ءاتینا موسی وهارون الفرقان و ضیاءً وذکراً للمتقین) ، (فجعلناها نکالاً لما بین یدیها وما خلفها وموعظةً للمتقین) . سرّش آن است که اهل تقوا سرمایهٔ اصیل خود را حفظ میکنند، به کتاب خدا ایمان میآورند، دستورهای او را به کار میبندند و .... از این جهت بشارتهای قرآن نیز اختصاص به اهل تقوا دارد؛ (لتبشر به المتقین) هرگرنه قرآن کریم برای هدایت همگان نازل شده است؛ (هدی ً للنّاس) .

۲ \_ برخورداری از معیّت خاصهٔ خدا: (واتقوا الله واعلموا أن الله مع المتقین) (إن الله مع الّذین اتّقوا والّذین هم محسنون) دارد: (وهو معکم أین ماکنتم والله بما تعملون بصیر).

٣ \_ محبوب خدا شدن: (إن الله يحب المتقين) \ . تقواى كامل در تبعيت كامل از رسول اكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) است و تبعيت از آن حضرت موجب مى شود كه انسان

۱ ـ این [کتاب]. بیان برای مردم و هدایت و موعظت برای متقیان است (سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۳۸).

٢ \_ سورهُ مائده، آيهُ ۴۶.

۳ ـ به موسى و هارون فرقان (جداكنندهٔ حق و باطل)، روشنايي و پندې براي متّقيان داديم (سورهٔ انبياء، آيهٔ ۴۸).

۴ ـ پس آن [کیفر] را عبرتی برای حاضران و آیندگان و اندرز برای پرواپیشگان قرار دادیم (سورهٔ بقره، آیهٔ ۶۶).

۵ ـ تا پرواپیشگان را به وسیلهٔ آن بشارت دهی (سورهٔ مریم، آیهٔ ۹۷).

ع ـ سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۸۵.

۷ ـ پروای خداپیشه کنید و بدانید که خدا با پرواپیشگان است (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۹۴).

٨ ـ خدا با پرواپیشگان و نیکوکاران است (سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۸).

٩ ـ و او (خدا) با شماست، هر جا كه باشيد و إيدانيد] خدا به آنچه انجام مي دهيد، بيناست (سوره حديد، آيه ٢).

۱۰ \_ خدا متقیان را دوست دارد (سورهٔ توبه، آیات ۴ و۷).

محبوب خدا گردد. از این جهت فرمود:

اگر دوست دارید محبوب خدا شوید از من که حبیب خدا هستم، تبعیت کنید، خدا شما را دوست خواهد داشت؛ (قل إن کنتم تحبّون الله فاتّبعونی یحببکم الله)'.

پیروی رسول حق، دوستی حق آورد \*\*\*\* پیروی رسول کن، دوستی خدا طلب ٔ

۴ ـ سرانجام نيك: (والعاقبة للمتّقين)"، (والعاقبة للتّقوى)<sup>†</sup>، (والاخرة عند ربّک للمتّقين)<sup>△</sup>. در برخى از آيات، اين فرجام فرجام نيك به صورت نجات از جهنّم معرّفى شده است: (ثمّ ننجّى الّذين اتّقوا ونذر الظّالمين فيها جثيّاً)<sup>\*</sup>، (وينجّى الله الّذين الّقوا بمفازتهم لا يمسّهم السّوء ولا هم يحزنون)<sup>٧</sup>.

در برخى ديگر از آيات آن عاقبت نيك به عنوان رسيدن به بهشت و نعمتهاى بى زوال آن تبيين شده است: (وإنّ للمتّقين للمتّقين مفازاً \* حدائق وأعناباً \* وكواعب لحسن مئاب \* جنّات عدن مفتّحةً لهم الأبواب \* متّكئين فيها...)^ ، (إنّ للمتّقين مفازاً \* حدائق وأعناباً \* وكواعب أتراباً...) ، (و سيق الّذين اتّقوا ربّهم إلى الجنّة زمراً حتّى إذا جاءُوها وفتحت أبوابُها

١ \_ سوره آل عمران، آيه ٣١.

۲ \_ دیوان فیض کاشانی، ص۳۲.

٣ \_ سوره اعراف، آيه ١٢٨؛ سوره قصص، آيه ٨٣.

٤ \_ سوره طه، آيه ١٣٢.

۵ \_ سورهٔ زخرف، آیهٔ ۳۵.

۶ ـ سپس پرواپیشگان را نجات میدهیم و ستم پیشگان را در آنجا (جهنّم) به زانو درآمده رها میکنیم (سورهٔ مریم، آیهٔ ۷۲).

۷ ـ خداوند، پر هيزگاران را با رستگاري و کاميابيشان رهايي مي بخشد [به گونهاي که] نه بدي به آنها مي رسد و نه اندوهگين مي شوند (سورهٔ زمر، آيهٔ ۴۱).

۸ ـ پرهیزگاران بازگشت و سرانجامی نیکودارند. بهشتهای جاودان که درهایش به روی آنان گشوده است [برای آنان مهیاست]. در حالی که تکیه زدهاند... (سورهٔ ص، آبات ۵۱ ـ ۴۹).

۹ ـ برای پرهیزگاران رستگاری است. باغهای سرسبز و تاكهای انگور. حوریان جوان همسال و... [برای آنان فراهم است] (سورهٔ نبأ، آیات ۳۱ به بعد).

وقال لهم خزنتُها سلام عليكم طُبْتُم فادْخلوها خالدين) ، (لكن الّذين اتّقوا ربّهم لهم غرفٌ من فوقها غرفٌ مبنيّةٌ تجرى من من تحتها الأنهار) ، (و لنعم دار المتّقين \* جنّات عدن يدخلونها تجرى من تحتها الأنهار لهم فيها ما يشاءون كذلك يجزى الله المتّقين) ، (إنّ المتّقين في مقام أمين \* في جنّات و عيون \* يلبسون من سندس وإستبرق متقابلين \* كذلك وزوّجناهم بحور عين \* يدعون فيها بكلّ فاكهة ءامنين \* ...) .

در برخى از آيات، ديدار خداى رحمان به عنوان عاقبت اهل تقوا و رانده شدن به سوى دوزخ به عنوان عاقبت مجرمان معرّفي شده است، مانند (يوم نحشر المتّقين إلى الرّحمن وَقْداً \* ونسوق المجرمين إلى جهنّم ورداً)^.

۵ ـ اساسى ترين و استوار ترين بنيان: (أفمن أسّس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خيرٌ أم من أسّس بنيانه على شفا جُرُفٍ هار فانهار به فى نار جهنّم...) ؟.

۱ ـ پرواپیشگان گروه گروه به سوی بهشت برده میشوند. هنگامی که به آنجا (بهشت) رسند، درهای آن به رویشان گشوده میشود و نگهبانان آن به آنها گویند: سلام علیکم! گوارایتان باد. داخل شوید و جاودانه باشید (سورهٔ زمر، آیهٔ ۷۳).

۲ ـ لیکن برای پرواپیشگان غرفههایی است که برفراز آن غرفههایی بنا شده است و نهرها از زیر آن جاری است (سورهٔ زمر، آیهٔ ۲۰).

۳ ـ و چه نیکوست سرای پرهیزگاران. بهشتهای جاودانی داخل میشوند که نهرها از زیر آن جاری است در آنجا هر چه مخواهند هست. خداوند، پرهیزگاران را اینگونه پاداش میدهد (سورهٔ نحل، آیات ۳۰ و ۳۱).

۴ ـ همانا پرواپیشگان در جایگاه امنی قرار دارند. در بوستانها و چشمه سارها. از لباسهای حریر نازك و ضخیم میپوشند و مقابل یكدیگر مینشینند. اینچنین [است حال آنان] و آنها را با حورالعینها تزویج میكنیم. هر نوع میوهای كه بخواهند در آنجا برایشان فراهم است و در امنیت هستند (سورهٔ دخان، آیات ۵۱ به بعد).

۵ ـ روزی که پرهيزگاران را به سوی خدای رحمان محشور میکنيم. و مجرمان را تشنهکام به سوی دوزخ میرانيم (سورهٔ مريم، آيات ۸۵ و۸۶).

۶ ــ آیا کسی که بنیان خود را بر اساس تقوا و رضای الهی بنا نهاده بهتر است یا کسی که اساس خود را بر پرتگاه بیبنیادی بنا کرده که ناگهان در آتش دوزخ فرو میریزد؟ (سورهٔ توبه، آیهٔ ۱۰۹).

در بیان حضرت علی (علیهالسلام) آمده است:

بنیان تقوا چنان استوار و مستحکم است که چیزی آن را نابود نمیکند و زراعتی که بذر آن بر سرزمین تقوا پاشیده شود و از آن آب خورد هرگز تشنه نمیماند؛ لا یَهْلك علی التّقوی سِنخُ أصل ولا یَظْمأ علیها زرعُ قومٍ\.

ع ـ برخوردارى از ولايت الهي: (والله وليّ المتّقين) .

١ \_ نهج البلاغه، خطبه 18، بند ٩.

۲ ـ خدا ولی و سرپرست متّقیان است (سورهٔ جاثیه، آیهٔ ۱۹).

سمدةُ اعداف، آيةُ ٢٤.

۴ ـ خلق کرد برای شما پیراهن هایی که شما را از گرما حفظ میکند و پیراهن هایی که شما را از [خطرات و سختی های] جنگ نگه میدارد (سورهٔ نحل، آیهٔ ۸۱).

۵ ـ ای فرزندان آدم! لباسی برای شما نازل کردیم که زشتی های شما را میپوشاند و مایهٔ زینت شماست (سورهٔ اعراف، آیهٔ ۲۶).

۶ ـ سورهٔ اعراف، آيهٔ ۲۶. 🌏 🌏 🌏

۷ \_ آنان (زنان) لباس برای شما هستند و شما لباس برای همسرانتان هستید (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۸۷).

و ناپسندی های معنوی حفظ می کند که با هیچ چیز قابل مقایسه نیست، چنان که هیچ زینتی همانند تقوا نیست.

۸ ـ گشایش امور و وسعت روزی انسان از راهی که گمان نمی بَرکد: (ومن یتّق الله یجعل له من أمره یُسراً) (ومن یتّق الله یجعل له مخرجاً \* و یرزقه من حیث لا یحتسب) . حضرت علی (علیه السلام) در شرح این آیه کریمه تقوا را مایه گشایش و نجات از فتنه ها و نورانیّتی در تاریکی ها معرّفی کرده است: «واعلموا أنّه من یتّق الله یجعل له مخرجاً من الفتن ونوراً من الظُلُم» و در بدرقه قهرمان دیار ربذه فرمود:

ای ابوذر! ... اگر آسمانها و زمینها نسبت به کسی به هم بسته شوند ولی او تقوا پیشه کند، خداوند برای وی گشایشی ایجاد میکند؛ یا أباذرّ! ... و لو أنّ السّماوات والأرضين کانتا علی عبد ٍ رتقاً ثمّ اتّقی الله لَجَعَل الله له منهما مخرجاً .

در بیانی دیگر آثار تقوا را این گونه بر شمرده است:

آن کس که تقوا پیشه کند مشکلات هر چند که به او روی آورده باشد از وی دور میگردد. تلخیها برایش شیرین می شود. می شود. امواج انباشته و متراکم بلاها و تنگناها برایش گشوده می شود، سختی ها و مشکلات برای وی آسان می گردد. باران کرامت، بعد از باز ایستادن، بر او می بارد. رحمت رویگردان شده به او روی آورد. چشمه های نعمت پس از فرونشستن بر او جاری شود. باران

۱ ـ هرکس که تقوای الهی را پیشهٔ خود سازد خداوند کار را برای او آسان می گرداند (سورهٔ طلاق، آیهٔ ۴).

۲ ـ کسی که تقوای الهی را پیشهٔ خود سازد خداوند راه خارج شدن از مشکلات را برای او قرار میدهد و از جایی که گمان ندارد به او روزی میدهد (سورهٔ طلاق، آیات ۲ و۳).

٣ \_ نهج البلاغه، خطبه م ١٨٣، بند ١١.

۴ \_ همان، خطبهٔ ۱۳۰، بند ۳.

بركت پس از كم شدن به فراواني بر او ببارد؛ فمن أخذ بالتّقوى عَزَبَتْ عنه الشّدائد بعد دُنُوها، و احْلُولَتْ له الأُمور بعد مَرارتها، وانْفرجتْ عنه الأمواجُ بعد تراكُمِها، وأسْهلت له الصّعاب بعد إنصابها، وهَطَلَتْ عليه الكرامة بعد قُحُوطها، وتحدّبتْ عليه الرّحةُ بعد نفورها، وتفجّرت عليه النّعَم بعد نُضوها ووبَلَت عليه البركةُ بعد إرذاذها.

البته انسان متّقی باید وظایف خود را برابر مجاری طبیعی و عادی طی کند، لیکن اعتماد و اتکای او به غیب بیشتر از شهادت باشد و توجّه داشته باشد که خداوند به شخص متّقی از راههایی که امیدوار نیست، روزی میرساند.

۹ ـ بینش صحیح در تشخیص حق و باطل، پوشش سیئات، غفران گناهان و اجر عظیم الهی: (إن تتّقوا الله یجعل لکم فرقاناً ویکفّر عنکم سیّئاتکم ویغفر لکم) ، (ومن یتّق الله یکفّر عنه سیّئاته ویُعظِم له أجراً) . قدرت کامل در تشخیص نهایی حق از باطل با درس و بحث عادی حاصل نمی شود؛ زیرا انسان در بسیاری از موارد دچار اشتباه می شود و در مواردی که در تمییز حق و باطل اشتباه نمی کند در تشخیص اهم و مهم گرفتار خطا می گردد، ولی کسی که با چراغ تقوا حرکت می کند به تناسب تقوایی که دارد در تشخیص حق از باطل و تمییز اهم از ارتکاب خطا و اشتباه نجات می یابد.

١ \_ نهج البلاغه، خطبهٔ ١٩٨، بند ١٠ \_ ٨.

۲ ـ اگر تقوای الهی پیشه کنید برای شما فرقان (راه تشخیص حق از باطل) قرار میدهد. گناهانتان را میپوشاند و شما را میآمرزد (سورهٔ انفال، آیهٔ ۲۹).

٣ ـ هر كس تقواي الهي را پيشه ٔ خود سازد، گناهانش را مي پوشاند و اجرش را بزرگ مي گرداند (سورهٔ طلاق، آيهٔ ۵).

۱۰ \_ كرامت انسان نزد خدا: (إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم) . حضرت على (عليهالسلام) فرمود: هيچ كرامتي همانند تقوا نيست؛ «و لا كرم كالتّقوى» .

اگر تقوا، سبب کرامت است، وجود و عدم، حدوث و بقا، شدّت و ضعف و سایر شؤون آن نیز تابع تقوا خواهد بود. ممکن نیست کرامت به درجهٔ عالیه برسد ولی درجهٔ تقوا ضعیف باشد؛ زیرا لازمهاش آن است که آن مقدار زاید، بر محور تقوا نباشد و بدون سبب حاصل شده باشد.

۱۱ \_ نایل شدن انسان متّقی و اعمال او به خدا: (لن ینال الله لحومها و لا دماؤها و لکن یناله التّقوی منکم) م تقوا، وصفی است که همیشه همراه صاحب خود خواهد بود. بنابر این، اگر تقوا به خدا میرسد، متّقی نیز به خدا میرسد و از این کمال بهره مند می گردد.

۱۲ \_ بهترین توشه. انسان مسافری است که از عالم خاك حرکت خویش را آغاز کرده و تا لقاء الله پیش می رود: (یا أیّها الإنسان إنّک کادح إلی ربّک کدحاً فملاقیه) به هم مسافری برای سفر خویش مادی باشد یا معنوی نیاز به زاد و توشه دارد. زاد و توشه هر مسافری باید متناسب با همان سفر باشد. از این رو توشه ای که برای سفر طولانی، سفر خارجی، سفر زمستانی، سفر خانوادگی، سفر سیاسی و ... لازم است با توشه ای که برای سفر کوتاه، سفر داخلی، سفر تابستانی، سفر

۱ ـ گرامی ترین شما نزد خدا با تقواترین شماست (سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۳).

٢ \_ نهج البلاغه، حكمت ١١٣.

۳ ـ گوشت و خون آن [قربانی] به خدا نمی رسد. لیکن تقوای شما به او می رسد (سورهٔ حج، آیهٔ ۳۷). به گفتهٔ امین الاسلام طبرسی، در جاهلیت مرسوم بود که بعد از نحر شتر، خون آن را به دیوار کعبه می مالیدند تا به خدا برسد و مسلمانان نیز مایل بودند چنین کاری را انجام دهند که این آیه نازل شد (جوامع الجامع، ج۲، ص۸۵. ذیل آیه).

۴ ـ ای انسان! تو با تلاش و رنج فراوان به سوی پروردگارت در حرکت هستی و او را ملاقات خواهی کرد (سورهٔ انشقاق، آیهٔ ۶).

انفرادی، سفر عادی و ... لازم است، تفاوت دارد. سفر آخرت و سیر الی الله سفری است که توشهای غیر از توشهٔ سفرهای مادی دنیایی نیاز دارد. از این جهت قرآن کریم توصیه کرده است [برای این سفر] توشه برگیرید [و بدانید که] تنها توشهٔ آن تقواست؛ (و تزوّدوا فإن خیر الزاد التّقوی) داری امیرمتقیان، حضرت علی (علیهالسلام) که از هر فرصتی برای توصیه به تقوا بهرهبرداری می کرد هنگام بازگشت از نبرد صفین با قبرستان متروکهای در بیرون شهر کوفه مواجه شد، ایستاد و با کلماتی عاطفی، احساسات برانگیز و موعظه آمیز به سخن گفتن با مردگان پرداخت و خطاب به آنان گفت:

اگر از ما بپرسید نزد شما چه خبرهای تازهای وجوددارد؟ خواهیم گفت: پس از شما در خانههایتان سکنا گزیدند، همسران شما را به ازدواج خود در آوردند و اموالتان تقسیم گردید. حال شما بگویید چه خبر تازهای دارید؟

به طور طبیعی پاسخی از جانب خاك نشینان قبرستان به گوش اطرافیان امیرمؤمنان (علیهالسلام) نرسید. از این جهت آن حضرت رو به اصحابش كرد و فرمود:

اگر به آنها اجازهٔ سخن گفتن داده میشد به شما خبر میدادند که تنها توشه تقواست؛ أما لو اُذن لهم فی الکلام لأخبروکم أنّ «خبر الزّاد التّقوی» ۲.

در بيان ديگر تقوا را سلاح و ساز و برگ مرگ معرفی كرده است؛ «رحم الله امراً (عبداً)... والتّقوى عُدَّة وفاته» و چون دنيا محل جمع آورى توشه آخرت است: «فإنّ الدّنيا لم تخلق لكم دار مقام، بل خلقت لكم مجازاً لتزوّدوا منها الأعمال إلى دار

۱ ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۹۷.

٢ \_ نهج البلاغه، حكمت ١٣٠.

٣ \_ همان، خطبه علا.

القرار"، فرمود:

هیچ خیری در توشههای دنیا نیست مگر توشهٔ تقوا؛ «لا خیر فی شیء من أزوادها إلا التّقوی» .

نیز توصیه کرده است:

[تلاش كنيد تا] با توشهُ تقوا كمر خويش را ببنديد و پشت گرم به آن باشيد؛ و استظهروا بزاد التّقويّ.

همچنین فرمود:

شما را توصیه میکنم به تقواکه توشهای به مقصد رساننده و پناهگاهی نجات دهنده است؛ اُوصیکم عباد الله بتقوی الله الّتی هی الزّاد وبها المعاذ: زادٌ مُبْلِغ ومعاذٌ مُنجح ً.

تذکّر: کلمهٔ «خیر» که اصل آن «اَخیر» بوده، اسم تفضیل است و به معنای بهتر و برتر می آید. بنابر این، لازم می آید که معنای صریح آیه کریمهٔ (إن خیر الزّاد التّقوی) چنین باشد: بهترین و برترین توشه، تقواست. معنای ضمنی این کلام چنین است: توشه های متعدد و فراوانی وجوددارد که بهترین آن تقواست، در حالی که معنای صحیح آیه چیز دیگری است. توضیح این که وزن «اَفعل» و سایر اوزان تفضیل همیشه برای تفضیل و برتری نیست، بلکه گاهی برای تعیین نیز می آید. مثلاً قرآن کریم می فرماید: (وأولوا الأرحام بعضُهم أولی ببعض فی کتاب الله) مگلمهٔ

٢ \_ نهج البلاغه، خطبه ١١١، بند ٨.

٣ \_ همان، خطبه ۲۰۴.

۴ \_ همان، خطبهٔ ۱۱۴، بند ۵.

۵ ـ بعضى از اولوا الارحام در كتاب خدا [دربارهٔ میراث] نسبت به بعضدیگر سزاوارتر و برترند (سورهٔ انفال، آیهٔ ۷۵).

«اُولی» اسم تفضیل است و در فارسی به «سزاوارتر» و «شایسته تر» معنا می شود. با این ترتیب، معنای آیه چنین است: هر چند که همهٔ اولوا الارحام انسان نسبت به ارث و سایر امور او سزاوار و شایسته اند، لیکن برخی نسبت به برخی دیگر شایسته تر هستند. در حالی که در ارث و مانند آن با وجود طبقهٔ اوّل نوبت به طبقات بعد نمی رسد و به تعبیر فقهی طبقهٔ اوّل حاجب و مانع طبقهٔ دوم و طبقه دوم مانع طبقهٔ سوم است. بدین ترتیب کلمهٔ «اولی» در آیهٔ مزبور برای تعیین است، نه تفضیل، نمونهٔ دیگر آیهٔ کریمهٔ (الله أعلم حیث یجعل رسالته) است که معنایش این است: تنها خدا می داند که رسالتش را در کجا قرار دهد، نه این که دیگران هم می دانند ولی خدا داناتر است.

با توجّه به آنچه گذشت روشن می شود که کلمهٔ «خیر» در آیهٔ محل بحث اگر چه از لحاظ صیغه، اسم تفضیل است ولی معنای تعیینی دارد، نه تفضیلی. در نتیجه معنای آیه چنین است: تنها توشهٔ قیامت تقواست. کلام امیرمؤمنان، علی (علیه السلام) نیز مؤیّد همین معناست؛ زیرا می فرماید: هیچ خیری در توشه های دنیا نیست، مگر توشهٔ تقوا؛ «لا خیر فی شیء من أزوادها إلا التّقوی». بنابر این، بحث «به» و «بهتر» مطرح نیست، بلکه تنها توشه مطرح است.

۱۳ ـ پشتوانهٔ قبولی اعمال: (إنّما يتقبّل الله من المتّقين) لله من المتّقين) في خداوند سبحان گاهى نيز تصريح كرده كه اگر يك عمل نيك همراه با تقوا و ايمان باشد و موجب ثواب گردد، بهتر از مسايل و علوم دنيوى است؛ (و لو أنّهم ءامنوا واتّقوا لمثوبة من عند الله خير ً لو كانوا يعلمون) معال افراد همانند سكّهها و اسكناسهايى است كه در دست مردم است و تقوا همانند پشتوانه اين سكّهها و اسكناسهاست كه در

١ \_ سمر هُ انعام، آيهُ ١٢۴.

۲ ـ خداوند [عمل صالح را] فقط از پرواپیشگان میپذیرد (سورهٔ مائده، آیهٔ ۲۷).

٣ \_ سوره بقره، آيه أ ١٠٣.

خزانهٔ دولت و در اختیار بانك مركزی یك كشور است و بدون آن پشتوانه، این سكّه ها و اسكناس ها ارزشی ندارد. بدین ترتیب تقوا مایهٔ قبولی اعمال است و بدون آن هیچ عملی مورد قبول واقع نمی شود، چنان كه حصر (إنّما) در آیهٔ شریفه مفید همین معناست. سرّش آن است كه عملی مورد قبول واقع می شود كه رنگ خدایی به خود بگیرد و خصوصیت وجه اللهی پیدا كند: (كلّ مَنْ علیها فان \* ویبقی وجه ربّک ذو الجّلال والإكْرام)، (ما عندكم ینفد و ما عند الله باق). عملی كه رنگ خدایی پیدا كند؛ و خصوصیت وجه اللهی به خود نگیرد هرگز نمی تواند در صحنهٔ قیامت حضور پیدا كند؛ زیرا فانی می شود. در نتیجه چیزی در آنجا به عنوان عمل این شخص وجود ندارد تا مورد قبول واقع شود. از این جهت امیرمؤمنان، علی (علیه السلام) فرمود:

هرکس جامهٔ تقوا بر قلب خویش بپوشاند، در کار خیر از اقران خود سبقت گیرد و اعمالش پیروز [و پسندیده] گردد؛ فمن أشْعر التقوی قلْبَه بَرّزَ مَهَلُه وفاز عملُه ّ.

نيز فرمود:

هیچ عملی آنگاه که از پشتوانهٔ تقوا برخوردار باشد، کم نخواهد بود؛ زیرا مورد قبول خدای بزرگ قرار میگیرد. چگونه می توان مقبول خدای بزرگ را کم دانست؟؛ لایقل عمل مع التّقوی وکیف یقل ما یتقبّل اً؟

۱ ـ آنچه بر روی آن (زمین) است، فانی شدنی است و [تنها] وجه با جلالت و اکرام پرورگارت باقی میماند (سورهٔ الرحمن، آیات ۲۶ و۲۷).

۲ ــ آنچه نزد شماست، فنا میپذیرد و آنچه نزد خداست باقی میماند (سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۶).

٣ \_ نهج البلاغه، خطبهٔ ١٣٢، بند ٧.

۴ \_ همان، حکمت ۹۵.

تذکّر الف: تقوا در متن عمل موجب صحّت و ثواب آن عمل است و عمل فاقد تقوا مانند عمل فاقد اخلاص هرگز مقبول خداوند نخواهد بود.

ب: اگر عملی همراه با تقوا، یعنی واجد همهٔ شرایط صحّت بود و عامل آن در خارج از محدودهٔ عمل مفروض، مرتکب گناه شده بود، بی تقوایی عامل، مانع قبول اصل عمل مفروض نمی شود.

ج: قبول كامل، متوقف بر جمع بين تقواى متن عمل و تقواى تامّ عامل خواهد بود و آيه (إنّما يتقبّل الله من المتّقين) ناظر به كمال قبول است.

١٤ \_ دستگيرهٔ محكم الهي. حضرت على (عليه السلام) فرمود:

به تقوای الهی چنگ زنید که ریسمان آن، دستگیرهای محکم دارد و پناهگاه آن مطمئن و دور از آسیب است؛ فاعتصموا بتقوی الله فإن لها حبلاً وثیقاً عروتُه ومَعْقِلاً مَنیعاً ذِروته ً.

١٥ \_ موجب استحقاق حق بر خدا. حضرت على (عليه السلام) پس از توصيه به تقوا فرمود:

تقوا، حق خدا بر شماست و موجب می شود که شما حقی بر خدا پیدا کنید. هم از خدا استعانت جویید تا شما را در تقوا پیشگی کمك کند و هم از تقوا استعانت بجویید تا بر خدا حقی پیدا کنید؛ زیرا تقوا، امروز حِرز و سپر (در برابر گناه) و فردا راه بهشت است. راه آن آشكار است و روندهٔ آن سود فراوان می برد، امانت دار آن، یعنی خدا حافظ آن است؛ عباد الله! أوصیکم بتقوی الله فإنها حق الله علیکم والموجبة علی الله حقّکم وأن تستعینوا علیها بالله

من المائن عمود المنار منيا دران الحي عاد حيالي الرار

١ \_ سورهٔ مائده، آيهٔ ٢٧.

٢ \_ نهج البلاغه، خطبه ۱۹۰، بند ٣.

وتَستَعينوا بها على الله فإنّ التّقوى في اليوْم الحِرز والجُنّة و في غدٍ الطّريق إلى الجنّة، مَسلكُها واضحٌ و سالكُها رابحٌ و مستوْدَعها حافظٌ'.

تذکر: خدای سبحان هرگز مقهور هیچ قانونی نمی گردد و هیچ کس بر او حق پیدا نمی کند، لیکن خدای سبحان بر خودش لازم کرده که در مقابل طاعت، پاداش عنایت کند و در حقیقت خود او رحمت، عطوفت و... را بر خویش واجب کرده است: (کتب ربّکم علی نفسه الرّحمة) بنابر این، منظور حضرت علی (علیهالسلام) از جمله «والموجبة علی الله حقّکم» و «تستعینوا علیها بالله» این نیست که تقوا خود به خود موجب حقی بر خدا می گردد به طوری که چیزی از ناحیه غیر خدا حاکم بر خداوند شود، بلکه منظور آن است که خداوند بر خود لازم کرده که اگر کسی تقوا پیشه کرد یا عملی را از روی تقوا به جا آورد چه مقدار پاداش را به او بدهد و چه اندازه حق را برای او قایل شود. بازگشت چنین حکومتی به این است که اسمی از اسمای حسنای الهی بر اسم دیگر حکومت کند. حضرت علی (علیهالسلام) توصیه می کند از این حقی که خدا برایتان درنظر گرفته، استفاده کنید.

۱۶ ـ درمان دردهای درونی. حضرت علی (علیهالسلام) پس از سفارش به پرهیزکاری فرمود:

تقوای الهی دوای درد دلهای شما، بینایی کوری دلهایتان، شفای امراض جسمهایتان، زایل کنندهٔ فساد سینههای شما، پاك کنندهٔ آلودگی جانهایتان، روشنی بخش تاریکی دیدگان شما، ایمنی بخش ناراحتیها و اضطرابهایتان و روشنگر



١ \_ نهج البلاغه، خطبه ١٩١، بند ٥.

۲ ـ پروردگار شما رحمت را بر خودش نوشته است (سورهٔ انعام، آیهٔ ۵۴).

تاریکی ها و تیرگی های شماست؛ فارسی الله و بتقوی الله و بنته و بنته و بنته و بنته و بنته و شفاء و شفاء و شفاء مرض أجسادكم (أجسامكم) و صلاح فساد صدوركم و طُهُور دَنس أنفسكم و جلاء عَشا (غشاء) أبصاركم و أمن فَزَع جَأْشكم و ضیاء سواد ظُلمتكم .

١٧ \_ مايه عزّت. حضرت على (عليه السلام) فرمود: هيچ عزّتي عزيز تر از تقوا نيست؛ «لا عزّ أعزّ من التقوى» .

۱۸ ـ ملازم صحّت و سلامت بدن؛ «ألا وإنّ من صحّة البدن تقوى القلب» . رعایت بهداشت محصول پرهیزگاری است چنان که رعایت آن زمینهٔ پیدایش تقوای دل را فراهم میکند.

۱۹ \_ كليد حلّ هر مشكل و آزادي از هر بردگي. اميرالمؤمنين (عليه السلام) فرمود:

فإن تقوی الله مفتاح سَدادٍ وذخیرة معادٍ وعِثْقٌ من کل مَلَکةٍ ونَجاةً من کل هَلَکةٍ بها یَنْجح الطّالب وینْجو الهارب و تُنال الرّغائب ً؛ تقوای الهی کلید صلاح، قول و فعل سدید و متقن، ذخیرهٔ روز رستاخیز، آزادی از بند هر بندگی و سلطه و نجات از دام هرگونه هلاکتی است. طالب خیر به کمك تقوا به مقصود رسد و گریزان از شر به وسیلهٔ آن رهایی یابد و با آن، خواسته ها دست یافتنی است.

۲۰ ـ مرکب راهوار انسان به سوی بهشت. علی (علیهالسلام) فرمود: «ألا وإنّ التّقوی

١ \_ نهج البلاغه، خطبه ١٩٨، بند ٢.

۲ \_ همان، حکمت ۳۷۱.

۳ \_ همان، حکمت ۳۸۸.

۴ \_ همان، خطبه ۲۳۰.

مطایا ذلل حُمِل علیها أهلها وأعطوا أزمَّتها فأورَدَثهم الجنّة» . در مقابل، خطاها و معاصی عنان اختیار از کف انسان میرباید و سوار خود را در آتش میافکند؛ «ألا وإنّ الخطایا خَیْلٌ شُمُس حُمِل علیها أهلُها وخُلعت لُجُمها فتقحَّمت بهم فی النار» به سبب این تقابل، در بیانی دیگر از علی (علیهالسلام) تقوا مانع فرورفتن در شبهات؛ «حجزتُه التقوی عن تقحُّم الشُبهات» و بازدارندهٔ انسان از ارتکاب محرّمات الهی معرفی شده است: «إنّ تقوی الله حَمَت أولیاء الله محارمه» .

۲۱ \_ ابزار غلبه بر نفس سرکش و وسیلهٔ رام کردن آن. علی (علیهالسلام) فرمود: «واِتّما هی نفسی أروضها بالتّقوی» ۵. به وسیلهٔ تقوا میتوان چنگال سلطهٔ خطاها بر جان را کوتاه و خویشتن را از نیش گناه آزاد کرد؛ «ألا وبالتّقوی تقطع حُمّةُ الخطایا» ۶.

۲۲ \_ يناهگاه مستحكم. على (عليهالسلام) فرمود:

«اعلموا عباد الله أنّ التّقوى دارُ حِصْنٍ عزيز، والفجور دار حصنٍ ذَليل لايمنع أهله و لا يحرز من لجأ إليه ؛ بندگان خدا بدانيد بدانيد که

۱ ـ آگاه باشید تقوا، مرکبهای راهواری است که صاحبانشان بر آنها سوارند و لگامشان به دست آنان است تا این که آنها را وارد بهشت کند (نهج البلاغه، خطبهٔ ۱۶، بند ۵).

۲ ـ آگاه باشید که خطاها و گناهان اسبهای چموش و لگام گسیختهای است که صاحبانشان بر آنها سوارند تا ایشان را وارد جهتم کند (همان).

۳ ــ همان.

۴ \_ همان، خطبهٔ ۱۱۴، بند ۶. 🌎

۵ ـ اين، نفس من است كه با تقوا رياضتش مي دهم (همان، نامهٔ ۴۵، بند ۱۰ «نامهٔ آن حضرت به عثمان بن حنيف»).

ع \_ همان، خطبه ٔ ۱۵۷، بند ۵.

۷ ـ همان. عزّت، حالتی است که مانع مغلوب شدن انسان میگردد. از این جهت زمین سخت و غیر قابل نفوذ را «أرضٌ عَزاز» میگویند؛ حالةٌ مانعةٌ للإنسان من أن یُغلب. من قولهم: أرضٌ عَزاز، أی صُلْبَةٌ (مفردات، «عز»). بنابر این «دار حصن عزیز» به معنای خانهٔ محکم و غیرقابل نفوذ است.

تقوا دژی محکم، استوار و نفوذ ناپذیر است. در مقابل، بی تقوایی خانهای سست، بی اساس و بی بنیاد است که نمی تواند پناه جویان خود را حفظ کند.

استعاذه و پناه بردن به حریم امن الهی از شرّ شیاطین انسی و جنّی هنگام تلاوت قرآن و غیر آن یکی از آداب و دستورهای دینی است: (فإذا قرأت القرءان فاستعذ بالله من الشّیطان الرّجیم)، (قل أعوذ بربّ الفلق...)، (قل أعوذ بربّ الناس...). از عارف کامل، مرحوم میرزا آقا جواد ملکی تبریزی نقل شده که در توصیههای اخلاقی خود میفرمود: اگر کسی در کنار پناهگاهی مستحکم باشد و مورد حملهٔ درندهای قرار گیرد و پیوسته بگوید: از شرّ این درنده به این پناهگاه پناه می برم، هرگز نجات پیدا نمی کند، بلکه باید اقدام عملی بکند و وارد پناهگاه بشود تا محفوظ بماند.

اگر چه استعاذهٔ قولی مفید و لازم است، لیکن لازم تر، مفید تر و مهم تر از آن استعادهٔ عملی است، که آن، عبارت از پناه بردن به حصن حصین تقواست.

حضرت على (عليهالسلام) در جواب بهانهجوييهاى طاغوت شام در متّهم كردن آن حضرت به دخالت در قتل عثمان نوشت:

دربارهٔ [سرنوشت و آیندهی] خویش از خدا بترس و مهار و رهبری خود را به شیطان مسپار و با او منازعه کن؛ فاتّق الله فی نفسك ونازع الشّیطان قیادك ً.

۱ ـ هنگامی که خواستی قرآن بخوانی از شیطان رانده شده به خدا پناه ببر (سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۸).

۲ ــ سورهٔ فلق، آیهٔ ۱ به بعد.

٣ ــ سورهٔ ناس، آيهٔ ١ به بعد.

۴ \_ نهج البلاغه، نامه م ۵۵.

بنابر این، اگر کسی در دژ مستحکم تقوا پناه بگیرد، از شرّ شیاطین انسی و جنّی و از شرّ هوای نفس که همهٔ این شرور به صورت گناه جلوه و خودنمایی میکند محفوظ میماند. وگرنه افسار او در دست شیطان است که به هر سو بخواهد، او را می بَرُد. امیرالمؤمنین (علیهالسلام) پس از توصیهٔ به تقوا فرمود:

بندگان خدا! پروای از خدا اولیای او را از ارتکاب حرامهای الهی بازداشته، ترس از او را در قلبشان عجین کرده است به گونهای که شبهایشان را به بیداری [و شب زنده داری] و روزهایشان را به تشنگی [و روزه داری] می گذرانند. پس راحتی را در خستگی و سیرابی را در تشنگی می جویند و مرگ را نزدیك می بینند. از این جهت مبادرت به عمل کرده، آرزوها را دروغ می انگارند و اجل را درنظر می گیرند؛ عباد الله! إن تقوی الله حَمت أولیاء الله محارمه وألزمت قلوبهم مخافته حتی أسهرت لیالیهم وأظمأت هواجرهم فأخذوا الرّاحة بالنّصَب والرّی بالظّما واستقربوا الأجل فبادروا العمل وکذّبوا الأمل فلاحظوا الأجل .

۲۳ ـ منتهای رضایت الهی و خواستهٔ او از بندگان. علی (علیهالسلام) فرمود: «و أوصاکم بالتّقوی وجعلها منتهی رضاه وحاجته من خلقه» ۲.

۲۴ ـ نگهدارندهٔ انسان. حضرت امیرالمؤمنین (علیهالسلام) فرمود: «من اتّقی الله یُتّقی» ؟؛ کسی که تقوا پیشه کند در امان است. هم از شرّ نفس، و هم از شرّ فتنه جویان و شیاطین انسی و جنّی در امان است؛ زیرا در بسیاری از مواقع بر اثر هیبتی که

١ ـ نهج البلاغه، خطبه ٔ ١١۴، بند ۶.

۲ ـ شما را سفارش به پرواپیشگی کرده و آن را نهایت رضای خویش و خواستهٔ خود از مخلوقات قرارداده است (همان. خطبهٔ ۱۸۳، بند ۱۰).

۳ \_ بحار، ج۶۸، ص۱۸۲.

شیاطین از انسان متّقی احساس میکنند به فکر شرّ رساندن به او نمیافتند و در مواردی که به فکر توطئه و شر رساندن میافتند، خداوند توطئهٔ آنان را خنثی میکند.

با توجّه به این آثار و سایر آثار است که علی (علیهالسلام) در توصیههای خود فرمود:

تلاش کنید این رشتهٔ ارتباطی بین خودتان و خدایتان را حفظ کنید هر چند که به صورتی بسیار باریك باشد. بین خود و خدا پرده دری نکنید، بلکه بکوشید پرده ای هر چند نازك میان خودتان و او برقرار کنید؛ اتّق الله بعض التّقی وإن قلّ واجْعل بینك وبین الله ستراً وإن رق".

## حاصل آنکه:

الف) تقوا در حکمت نظری غیر از تقوا در حکمت عملی است، چنان که تقوای عقل نظری غیر از تقوای عقل عملی است. به ین تقوای عرفان و حکمت و کلام جدای از هم است چنان که تقوای عارفان نسبت به ین دیگر و تقوای حکیمان در قیاس با هم و تقوای متکلمان در سنجش با هم متفاوت است؛ زیرا تقوا، جهان بینی خاص متقی را تفسیر می کند. مثلاً کسی که قایل به عینیت صفات خداوند با ذات اوست می کوشد این سپر معرفتی را آنچنان نگه دارد که هرگز کثرت به حریم صفت و ذات خدا راه نیابد ولی کسی که قایل به زیادت صفت بر ذات واجب است از تفوه به عینیت می پرهیزد و از تفکر در آن باره تحریز دارد و همچنین صاحبان آرای معرفتی دیگر در معارف توحیدی.

ج) تقوای جبریان و قَدَریان با تقوای قایلان به منزلهٔ متوسط بین جبر و قَدَر (تفویض) تفاوت دارد؛ زیرا پیروان اهل بیت عصمت (علیهمالسلام) و راهیان صراط مستقیم که بین جبر و تفویض رسم شده است میکوشند هماره این سپَر معرفتی را به گونهای



نگهدارند که در عین استناد همهٔ اشیا به خداوند هرگز سیّئه و شرّ به خداوند برنگردد و بین «من الله» و «من عند الله» بودن فرق بگذارند که خداوند فرمود: (... قل کلٌّ مِن عند الله فمال هؤلاء القوم لایکادون یفقهون حدیثاً \* ما أصابک مِن حسنة فمن الله و ما أصابک مِن سیّئة فمِن نَفْسک) .

د) تقوای معارف توحیدی ویژگی خود را دارد به گونهای که هیچ گونه کثرتی بر اثر سپر تقوا به مقام وحدت سرایت نمی کند و هیچ نوع حلول، اتحاد، تجسیم و سایر اوصاف سلبی به مقام کمال و صفات ثبوتی خدا راه نمی یابد. تقوای مسایل وحی، نبوت، رسالت، ولایت، خلافت، عصمت و مانند آن نیز اثر مخصوص خود را دارد به گونهای که هیچ گونه سهو، نسیان و عصیان در حریم وحی یابی انبیای الهی و سایر معصومان عَلُوی و وَلُوی راه پیدا نمی کند؛ زیرا معرفت تنزیهی معصومان، وقایه و سپر مرصوص اعتقادی است و مانع اصابت توهیم سهو و تخیّل نسیان به منصب عصمت در مقام دریافت حکم خدا و ابلاغ و اجرای آن خواهد بود. البته نمودار تقوای معرفتی در مسایل معاد بر حسب بینشهای متفاوت، گونه گون است. های هر موجودی در حد هستی خود از آن جهت که آیت خدا و بیانگر ضمیر غیبی است «کلمة الله» محسوب می گردد، لیکن آیات برتر خدا به صورت ویژه ای از این نام برخوردارند، مانند حضرت مسیح که از وی به عنوان کلمه خدا یاد شده است: (اِنّما المسیح عیسی بن مریم رسول الله و کلمته) . حقیقت تقوا نیز از کلمات برجسته الهی است. از این رو متقیانی که از این مَلکه طرفی بستند و آثار وجودی آن در هویت آنان متبلور شده است، در حد خود کلمه تقوا خواهند بود و خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره شده است، در حد خود کلمه تقوا خواهند بود و خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره خداوند درباره خود کلمه تقوا خواهند بود و

۱ ـ بگو: همه از نزد خداست. پس این گروه را چه شده که هیج سخنی را درك نمیکنند؟ آنچه از نیکی و پسندیده به تو میرسد از خداست و آنچه از ناپسندی به تو میرسد از خود توست (نساء، آیات ۷۹ ـ ۷۸).

٢ \_ همانا مسيح بن مريم، فرستادهٔ خدا و كلمهٔ اوست (سورهٔ نساء، آيهٔ ١٧١).

فضیلت مدارانی که از این کمال وجودی بهرهٔ مَلکهای بردهاند چنین یاد میکند: (وألزمهم کلمة التّقوی) د البتّه اهل بیت عصمت (علیهمالسلام) بارزترین مصداق آن هستند. از این جهت خود انسان متّقی حصن نجات بوده و از اتقیای ناب به عنوان حصون یاد می شود؛ زیرا تقوا که حصن الهی است: «التّقوی حصن عصن تصین لن لجأ إلیه» ملکه آنان شده است.

و) همانطور که تقوا ریاست صفات اخلاقی را برعهده دارد و سایر فضایل نفسانی مرئوس آن هستند، متقیان نیز سِمت سیادت معنوی جامعهٔ متدیّن را برعهده دارند چنان که حضرت رسول اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) فرمود: «المتّقون سادة، والفقهاء قادة والجلوس إلیهم عبادة ً».

ز) تقوا در بین فضایل اخلاقی همانند برخی از اصول ارزشی در حدّ خود یکتا و یگانه است به طوری که نه نظیر دارد، نه بدیل و نه خَلیف. لذا در صورت زوال یا ضعف و بیماری تقوا، هیچ وصف دیگری عدیل یا بدیل یا جانشین وی نخواهد بود. چنانکه رئیس متّقیان، حضرت علی بن ابیطالب (علیهالسلام) فرمود:

التَّقوى لاعِوضَ عنه ولا خَلَف فيه أ؛ تقوا، عوض، جانشين و جايگزين ندارد.

و چون تقوای کامل با متّقی متّحد است انسان پرهیزکار کامل و جامع نه مثیل دارد و نه خُلیف و اگر با فقدان مرد با تقوا متّقی دیگر ظهور کرد آن دیگری در حدّ خود اصیل است، نه نایب و بدیل، هر چند از او به عنوان خَلیف یاد شود.

١ \_ سمره فتح، آبه ٢٤.

۲ \_ تقوا، پناهگاهی مستحکم است برای کسی که به آن پناه ببرد (شرح غرر الحکم، ج۲، ص۲، ش۱۵۵۸).

٣ ـ متقيان سروَر و فقيهان رهبرند و نشستن با آنان عبادت است (امالي طوسي، ص٢٢٥، -٣٩٢).

۴ \_ شرح غرر الحكم، ج٢، ص١٥٣، ش٢١٥٤.

ح) جهادِ فضیلت و رذیلت بیانگر تضادّ دوجانبهٔ آنهاست. لذا فرشته فرار میکند از اهریمنانی که محرّفات دستنوشتهٔ خود را وحی الهی اعلام میکنند، چنان که:

دیو بگریزد از آن قوم که قرآن خوانند \*\*\*\* آدمیزاده نگهدار که قرآن ببرد

از این رو امیر متّقیان، حضرت علی (علیهالسلام) فرمود:

حرامٌ على كلّ قلب متولّه بالدّنيا أن يسْكنَه التّقوي ٢ ؛ دل شيداي دنيا از مَسكَن تقوا شدن محروم است.

ط) گرچه تقوا از فضایل اخلاقی است، لیکن به پشتوانهٔ معرفتی نیاز دارد. لذا انسان متّقی هم از شبهههای علمی در امان است و هم از شهوتهای عملی نجات می یابد. رسول گرامی اسلام (صلی الله علیه و آله و سلم) هنگام قرائت کریمهٔ آیهٔ است و هم از شهوتهای عملی نجات می یابد. رسول گرامی اسلام (صلی الله علیه و آله و سلم) هنگام قرائت کریمهٔ آیهٔ رومن یَتّق الله یجعل له مخرجاً) فرمود:

من شبهات الدنیا ومن غمرات الموت وشدائد یوم القیامة<sup>†</sup>؛ پرهیزگاری باعث میشود، خداوند برای انسان پرهیزکار راه خلاص از شبهههای دنیا و نجات از دشواریهای مرگ و سختیهای قیامت قرار دهد.

نيز فرموده است:

تمام التّقوي أَنْ تَتَعَلّم ماجَهلْتَ وتَعْمَل بما علمت<sup>٥</sup>؛ تماميّت پرهيزگاري مرهون جامعيت انسان متّقي در علم و عمل است.

۱ \_ این شعر از سعدی است، لیکن حافظ مصرع دوم آن را این گونه تضمین کرده است:

زاهد ار رندی حافظ نکند فهم چه شد؟ \*\*\* دیو بگریزد از آن قوم که قرآن خوانند

<sup>(</sup>ديوان حافظ، غزل ١٩٣)

۲ ـ شرح غرر الحكم، ج٣، ص٤٠٥، ش٤٩٠.

٣ ـ كسى كه تقواپيشه كند، خداوند براى او راه خروج از مشكل قرار مىدهد (سورهٔ طلاق، آيهٔ ٢).

۴ \_ مجمع البيان، ج ١٠ \_ ٩، ص ۴۶٠.

۵ \_ ميزان الحكمة، ج١٠، ص۶۴۶، ح٢٢١٧٩.

یعنی پرهیزگار کامل هر چه را که باید بداند فرا میگیرد و هر چه را که باید عمل کند انجام میدهد، چنین انسان وارستهای از شبههٔ علمی و شهوت عملی نجات یافته است.



|     |                |       | مكمت زيارتم                                 |
|-----|----------------|-------|---------------------------------------------|
| ١٧  |                | ••••• | فلسفهٔ زیارت                                |
| 19  |                |       | شخصیّتهای تاریخساز                          |
| 77" |                |       | شخصیّتهای تاریخساز                          |
| 74  |                |       | زیارت در روایات                             |
| ٣١  |                |       | زیارت در فقه                                |
| Ψ۶  |                |       | مثنوی عشق                                   |
| ٣٧  |                |       | زيارت مأثور و غيرمأثور                      |
| ٣٩  | •••••          | ••••• | مراحل اثبات كمال                            |
| ۴۰  |                |       | عوامل شناخت مراحل سهگانه                    |
| ۴٠  |                |       | كمك عقل در تشخيص مصداق                      |
| ۴۲  | •••••          |       | زيارت با معرفت                              |
| ۵۵  |                |       | دعوتنامه كمال                               |
| ۵۹  |                |       | تولّی و تبرّی                               |
| ۶۰  |                |       | لزوم همراهی تولی و تبری با یكدیگر           |
| ۶۲  |                |       | محبت دوستان ائمه (عليهمالسلام)              |
| ۶۳  |                |       | جلوههای حبّ و بغض                           |
| ۶۴  | •              |       | پیشینهٔ سلام در قرآن                        |
| 99  | <u>• 1 9 4</u> |       | مراحل تولی و تبرّی در زیارت جامعه .         |
| ۶۸  | 7/24           |       | مراحل نوبی و بابری در ریارت جامعه.  رنج سفر |
| 89  | ناه سا د       | 7()   | شدّ رحال                                    |
| VV  | <u> </u>       |       | اعتدال در ثناگویی                           |

| ۸٠    |           | زيارت جامعه و توهم غلوّ                        |
|-------|-----------|------------------------------------------------|
|       |           | منشور امامت                                    |
|       |           | زیارت جامعه همسنگ دعای جوشن کبیر.              |
| ۸٧    |           | سند زيارت جامعه                                |
| ۸۹    |           | السّلام عليكم                                  |
| ۸۹    |           | آسان ترین ابزار تکریم<br>تحیت در عصر جاهلیت    |
| 91    |           | تحیت در عصر جاهلیت                             |
| 97    |           | سلام، تحيتي الهي                               |
| 94    |           | سلام، تحیتی الهی                               |
| ۹۵    |           | معناي حيات ائمّه (عليهمالسلام)                 |
| ١٠٠   |           | اشاراتا                                        |
|       |           | ۱ _ مظاهر اسم مبارك «سلام»                     |
| ١٠٠   |           | ٢ ـ وسيلهُ ترفيع درجات                         |
|       |           | ۳ ـ تحکیم بخش پیوندهای اجتماعی                 |
| 1.4   | 4 4       | ۴ _ افشای سلام                                 |
| 1.6   |           | ۴ ــ افشای سلام۵<br>۵ ــ سلام در ابتدای برخورد |
| 1.6   |           | ۶ ــ چند نکته                                  |
| \.A   |           | ا أدا تا انت                                   |
| \ \ \ |           | يا أهل بيت النبوّة<br>مراد از بيت نبوّت        |
| 1.1   | 1 //      | مراد ار بیت ببوت                               |
|       | 27.95     | اشارات۱ _ خطاب با حرف ندای بعید                |
| 117   | > LC/ 6/0 | ۱ _ خطاب با حرف ندای بعید۲ _ زمینهٔ کمالات     |
| 117   |           | ۲ ــ زمينه كمالات                              |
| 115   |           | و موضع السالة                                  |

| ١١۵  | معنای جایگاه رسالت                       |
|------|------------------------------------------|
|      | اشاره                                    |
| 117  | فرق رسول و نبی                           |
| 179  | فرق رسول و نبی<br>و مختلف الملائكة       |
|      | ميزبانان ملائك                           |
|      | اشارات                                   |
| 1771 | ۱ _ اَشكال نزول فرشتگان                  |
| 177  | ۲ _ اهداف نزول فرشتگان                   |
| 146  | ۳ ــ بر تر از فرشتگان                    |
| ١٣٨  | ۳ ــ برتر از فرشتگان<br>و مهبط الوحی     |
| ١٣٩  | امتیاز انبیا بر دیگران                   |
|      | اَشكال وحي                               |
|      | شب قدر و نزول بیمانند فرشتگان            |
|      | اشارات                                   |
| 144  | ۱ ـ انواع وحي در قرآن كريم               |
|      | ۲ ــ ارتباط كيفيت و كميت وحى با مقام نبى |
|      | ٣ ـ نزول جبرئيل (عليهالسلام)             |
|      | ۴ ــ وحي و تعليم انسان كامل              |
| ۱۵۰  | ۵ ــ ضرورت واسطه در نزول وحی             |
| 104  | ۶ _ عصمت اخلاقی حیا                      |
| 109  | و معدن الرّحمة                           |
| 19.  | سرچشمههای رحمت                           |
| 181  | To Charles a million of                  |

| 184 |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |           | اشارات                 |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|------------------------|
| 184 |                                         |                                         |           | ۱ ـ رغبت طرفيني        |
| ١۶۵ |                                         | •••••                                   |           | ۲ _ اقسام رحمت         |
| ١۶٨ |                                         | •••••                                   | رحمت ويژه | ۳ ـ راه برخورداري از   |
| ١٧٠ |                                         |                                         | حمت ویژه  | ۴ ـ قيامت، جلوهگاه ر   |
| 177 |                                         |                                         |           |                        |
| 174 |                                         |                                         | عترت      | ۶ _ هماهنگی قرآن و     |
| 176 |                                         | <u> </u>                                | بعی رحمت  | ۷ ــ منشأ استقلالي و ت |
| ١٧٥ |                                         | ••••••                                  |           | و خزان العلم           |
| 146 |                                         | ••••••                                  |           | گنجینههای علم          |
| ١٧٩ |                                         |                                         |           | اشارات                 |
| ١٧٩ |                                         |                                         |           | ۱ ـ ریشههای علوم       |
| ١٨٠ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••••••••                              |           | ۲ ــ تقیه در معارف     |
| ١٨٨ |                                         |                                         |           |                        |
| ١٨٩ |                                         |                                         |           | همراهي علم و حلم       |
| 197 |                                         |                                         |           | نمونهای شگفتانگیز      |
| ١٩٥ |                                         |                                         |           | حلم و وقتشناسي         |
| ۲۰۱ |                                         |                                         |           | و أصول الكرم           |
| 7.7 |                                         |                                         |           | سفرهداران کرامت        |
| 7.7 | 1, 19                                   |                                         |           | اشارات                 |
| ٠٠٣ | 1151                                    |                                         |           |                        |
|     | بارجياو                                 |                                         | /Jl.,     | ۲ _ مكارم اخلاق        |
| 7.8 |                                         |                                         |           | م قادة الأم            |

| ۲۰۸   |        |   | رهبران الهي جامعه                       |
|-------|--------|---|-----------------------------------------|
| 7 - 9 |        |   | گسترهٔ رهبری امامان (علیهمالسلام)       |
|       |        |   | نمونههایی از رهبری امامان (علیهمالسلام) |
|       |        |   | قيادت اعمال                             |
|       |        |   | امير الحاج                              |
| ۲۱۸   |        |   | اشارات                                  |
| ۲۱۸   |        |   | ۱ _ معنای سوق                           |
| ۲۲۰   |        |   | ۲ ـ ترسيم قيادت امتهاي گذشته            |
| 774   |        |   | و أولياء النّعم                         |
| ۲۲۸   |        |   | وليّ نعمتهاي نظام هستي                  |
| 777   |        |   | و عناصر الأبرار؛ و دعائم الأخيار        |
| ۲۳۵   |        |   | ائمّه (عليهم السلام) ريشه نيكان         |
| 746   |        |   | ستون اخيار                              |
|       |        |   | اشارات                                  |
|       |        |   | ۱ ــ برخي از مصاديق بِرّ                |
| 74    |        | , | ۲ ـ برخی از مصادیق خیر                  |
|       |        |   | و ساسة العباد                           |
| YFV   |        |   | نیاز جامعه به حکومت                     |
| 701   | ·      |   | شرط اصلی سیاستمدار                      |
| 707   | 3,79,  |   | سیاستمداران بندگان                      |
| 70"   | 11/4/1 |   | اشارات                                  |
|       |        |   | ۱ ـ هدف صالحان و طالحان از حكومت.       |
| 700   |        |   | A de la state de la color y             |

| 70V  |                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۳ ـ تجلي توحيد در سياست                   |
|------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| ۲۶۰  |                                               | •••••                                   | ۴ _ آتشبس يك طرفه                         |
| 758  |                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | و أركان البلاد                            |
| 758  |                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | پایههای آرامش زمین                        |
| ۲۶۷  |                                               |                                         | علما، اركان زمين                          |
| ۲۶۸  |                                               |                                         | و أبواب الإيمان                           |
| 789  |                                               | (م)                                     | معناي ابواب ايمان بودن ائمّه (عليهمالسا   |
| 774  |                                               |                                         | اشارات                                    |
| YV\$ |                                               |                                         | ۱ ــ معيار استعمال حقيقي و مجازي          |
|      |                                               |                                         | ٢ ـ عقد علمي و عقيدهٔ قلبي                |
|      |                                               |                                         | ۳ _ جایگاه ایمان                          |
| YVV  |                                               | •••••                                   | ۴ _ آثار ایمان                            |
| ۲۷۸  |                                               |                                         | ۵ ـ حقيقت ايمان                           |
|      |                                               |                                         | و أمناء الرّحمن                           |
|      |                                               |                                         | ائمّه (عليهم السلام) امناي الهي           |
|      |                                               |                                         | اشارات                                    |
|      |                                               |                                         | ۱ ـ جایگاه امانت در اسلام                 |
| ٣٠٣  | ,                                             |                                         | ۲ _ حق بین المللی                         |
| ٣٠۵  |                                               |                                         | ٣ _ محدودهٔ امانت                         |
| ۳۰۷  | <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </u> |                                         | ۴ ــ رحمت فراگير و رحمت خاص               |
| ۳۰۸  | 11 5/17                                       |                                         | ۵ ــ معناي عرش                            |
|      |                                               | يرة ربّ العالمين                        | و سلالة النّبيين و صفوة المرسلين و عترة خ |
| W1.A |                                               |                                         | A 116 A 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1   |

| ٣١٩        | عشق و ارادت قلبی، لازمهٔ امامت        |
|------------|---------------------------------------|
| 777        | اشارات                                |
| ٣٢٣        | ۱ _ معنای عترت                        |
| 777        | ۲ _ نکاتی چند                         |
| ٣٢۶        | و رحمة الله و بركاته                  |
| ٣٢٨        | اشاره                                 |
| ٣٢٨        | پاسخ نیکوتر به نیکی                   |
| ٣٣٠        | السلام على ائمّة الهدى                |
| ٣٣١        | امامان نور و ظلمت                     |
| <b>TTT</b> | امامت در علم کلام                     |
| TTT        | اقسام هدایت                           |
| ٣٣٥        | دروازههای هدایت                       |
| ٣٣٥        | خودستایی در سخنان ائمّه (علیهمالسلام) |
| ٣٣٧        | اشاراتا                               |
| ٣٣٧        | ۱ _ امامت، قلّهٔ بینظیر برتری         |
| 747        | ۲ ــ شرایط و ویژگیهای امام            |
| 747        | يك: عصمت                              |
| 748        | دو: افضليت                            |
|            | ٣ _ تعيين امام                        |
| ٣٤٩        | اهل سنّت و راههای انتخاب امام         |
| 701        | ادلّهٔ انتخاب امام به وسیلهٔ مردم     |
| 707        | مغالطههای گمراه کننده                 |
| 466        | انتخاب اواه (على الله لاه) بدينظ شوه  |

|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |       |          |         |                       |
|-----|-----------------------------------------|-------|----------|---------|-----------------------|
| ٣٧۶ |                                         |       |          |         | و مصابيح الدّجي       |
|     |                                         |       |          |         |                       |
| ٣٧٨ |                                         |       |          | ِ هدايت | شرط بهرهمندی از نور   |
|     |                                         |       |          |         | یگانگی قرآن و عترت    |
|     |                                         |       |          |         |                       |
| ٣٨٣ |                                         |       | <u> </u> |         | و أعلام التّقى        |
| ۳۸۴ |                                         |       |          |         | نشانههای تقوا         |
| ٣٨٨ |                                         |       |          |         | اشارات                |
| ٣٨٨ |                                         |       |          |         | ۱ _ حقيقت تقوا        |
| ٣٨٩ |                                         |       |          |         | ۲ ـ ضرورت تقوا        |
| 497 |                                         | ••••• |          |         | ٣ ـ دايرهٔ تقوا       |
| 494 |                                         | ••••• |          |         | ۴ ـ جايگاه تقوا       |
|     |                                         |       |          |         | ۵ ــ مراتب در تقوا    |
| 498 |                                         |       |          | ت       | ۶ ــ تقوای منفی و مثب |
| ٣٩٨ |                                         |       | .,,,     |         | ٧ _ اهميت تقوا        |
|     |                                         |       |          |         | ۸ ـ تقوا، معرفت و عم  |
| ں ع |                                         |       |          |         | م آها ۱               |

، براندالمان مرود وزران بنیاد برای عام حیاتی ارز This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.